
1 

 

 

 

 

Discipulado Práctico 

Zac Poonen 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Coppyright: Zac Poonen 

Impresión en Argentina 

 



2 

 

Índice 
 

Introducción …………………………………………………………….  3 

¿Discípulos o Convertidos? …………………………………………….  3 

 Evangelismo ………………………………………………………. 3 

 Hacer Discípulos ………………………………………………….. 5 

 Las Condiciones del Discipulado …………………………………. 6 

 El camino del discipulado ………………………………………… 9 

El Discipulado y el Hogar …………………………………………….... 11 

 El discipulado y el matrimonio …………………………………... 15 

 El discipulado y el hogar …………………………………….... 18 

El discipulado y el dinero ………………………………………………. 20 

 Rectitud en los asuntos económicos ……………………….….... 21 

 Fidelidad en asuntos de dinero …………………………………… 23 

 Dar a Dios ………………………………………………………… 24 

 Dar a los pobres …………………………………………………… 25 

 Obreros cristianos a tiempo completo …………………………….. 26 

 Otras áreas ………………………………………………………… 28 

 Salarios y ahorros …………………………………………………. 29 

El discipulado y los asuntos de la congregación ………………………. 31 

 El temor del Señor ………………………………………………… 31 

 Compañerismo y unidad …………………………………………... 33 

 Parcialidad ………………………………………………………… 35 

 Los dones del Espíritu Santo ……………………………………… 36 

 Las reuniones de la congregación local …………………………… 38 

 Liderazgo Espiritual …………………………………………..….. 40 

 La congregación, el dinero y los obreros cristianos ……….,,,…... 42 

El verdadero o el falso evangelio ………………………………………... 44 

 Arrepentimiento significa ………………………………………….. 46 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



3 

 

 

Introducción 
 

¿Por qué los predicadores son reacios para proclamar el mensaje del 

discipulado? 

Seguramente porque esto reduciría el número de personas en sus 

congregaciones. Pero lo que no se dan cuenta es que ¡la calidad de sus 

congregaciones mejoraría enormemente! 

 

Cuando Jesús predicó sobre el discipulado a las multitudes, estas pronto se 

redujeron a un puñado de solo doce discípulos (uno de ellos lo traicionó). Los 

demás encontraron el mensaje demasiado difícil y le abandonaron. Sin 

embargo, con los once discípulos que permanecieron a su lado, Jesús 

finalmente logró sus propósitos en el mundo. 

 

Como Cuerpo de Cristo en la tierra hoy, estamos llamados a continuar 

el mismo ministerio que los apóstoles comenzaron en el primer siglo. 

Para entender cómo hacerlo, lee este libro... 

 

----- ¿Discípulos o Convertidos? ---- 

 
Es un error común entre los creyentes enfocarse en un solo pasaje de la 

Escritura sobre un tema, excluyendo otros pasajes que abordan el mismo 

asunto. 

 

Satanás tentó a nuestro Señor con las palabras: "Está escrito..." (Mateo 

4:6). Pero el Señor rechazó la tentación diciendo: "También está escrito..." 

(Mateo 4:7). El propósito completo de Dios solo puede entenderse cuando se 

compara Escritura con Escritura: cuando "Está escrito..." se lee junto a lo 

que "También está escrito...". 

 

Consideremos el tema de "la gran comisión": 

 

Jesús ordenó a sus discípulos: "Id por todo el mundo y predicad el 

evangelio a toda criatura" (Marcos 16:15). También les ordenó: " id, y 

enseñad a todas las naciones" (Mateo 28:19). Estos dos mandatos son 

partes de UNA sola gran comisión. Solo mediante una consideración 

cuidadosa y la obediencia a ambas partes de esta comisión podemos 

encontrar y cumplir toda la voluntad de Dios. 



4 

 

 

Evangelismo 

 
El primer paso, obviamente, es salir y predicar el evangelio a todos (Marcos 

16:15). Este mandato no está dirigido a cada creyente individualmente, sino 

al Cuerpo de Cristo en su conjunto. Es humanamente imposible que un 

individuo o una congregación local por sí solos prediquen el evangelio a cada 

ser humano en todo el mundo. Cada uno de nosotros solo puede cumplir una 

pequeña parte de esta tarea. 

 

Pero esa parte, por pequeña que sea, debemos cumplirla. Aquí es donde 

entra en juego Hechos 1:8. Cada creyente debe recibir el poder del 

Espíritu Santo para ser un testigo efectivo de Cristo. Podemos observar 

que no todos están llamados a ser evangelistas (pues Cristo solo ha dado 

algunos evangelistas a su congregación, como se aclara en Efesios 4:11), 

pero todos estamos llamados a ser testigos. 

 

Un evangelista tiene un campo de trabajo más amplio que un testigo. Un 

testigo debe proclamar a Cristo en el círculo en el que se mueve y trabaja: a 

sus parientes, vecinos, compañeros de trabajo, y a otros con quienes se 

cruce a diario. Aquí es donde todos podemos ser testigos, sin importar 

nuestras ocupaciones terrenales. 

 

Pero Cristo también ha dado evangelistas a la congregación, estos tienen un 

ministerio más amplio para alcanzar a los perdidos. Sin embargo, la tarea del 

evangelista NO es simplemente "ganar almas" o "llevar personas a Cristo" 

(como comúnmente se dice), sino " para edificación del cuerpo de Cristo" 

(como se aclara en Efesios 4:11, 12). Aquí radica el mayor fracaso del 

evangelismo moderno. La mayor parte del evangelismo actual NO está 

relacionado con edificar el cuerpo de Cristo, sino con salvar almas 

individuales. Estas almas suelen ser enviadas de vuelta a sus 

"congregaciones muertas", donde pronto se pierden nuevamente o, en el 

mejor de los casos, se vuelven tibias, lo cual las hace aptas para ser 

vomitadas de la boca del Señor un día (Apocalipsis 3:16). 

 

De cualquier manera, no son edificadas en el cuerpo de Cristo.  

Y de esta forma se estaría cumpliendo el propósito de Satanás: esa persona 

se convierte en dos veces hijo del infierno (Mateo 23:15), primero porque 

estaba perdida desde el principio y, segundo, porque ha sido engañada por 

algún evangelista haciéndole creer que es salva cuando aún estaba perdida. 



5 

 

Lo único que se edifica a través de ese tipo de evangelismo es el imperio 

privado del evangelista. Y la única razón detrás de ese evangelismo suele 

ser el deseo del evangelista de ganar dinero, obtener honor de los hombres o 

ambos.  

 

Jesús llamó a los evangelistas "pescadores de hombres". Pero el 

evangelismo que se realiza en cooperación con líderes "cristianos" no 

convertidos o con el patrocinio de líderes políticos interesados en votos, es 

como pescar con una red llena de agujeros. ¡Es inimaginable que Jesús 

invitara a Anás, a Caifás (los sumo sacerdotes que condenaron a Jesús), a Herodes 

o a Pilato (gobernadores políticos que llevaron a Jesucristo a la crucifixión) a sentarse 

con Él en una plataforma para inaugurar una reunión evangelística! Sin 

embargo, muchos evangelistas de hoy no solo hacen eso, sino que también 

alaban a estos líderes no convertidos desde sus plataformas. 

 

Además, se permite a los peces atrapados en tales "redes" que se vuelvan al 

mar (congregaciones muertas), para ser atrapados nuevamente en la 

próxima reunión evangelística, y volver de nuevo a ser liberados al mar. 

¡Este proceso se repite una y otra vez! Este tipo de evangelismo trae alegría, 

no a los ángeles del cielo, sino a los ejércitos de Satanás. Porque, al fin y al 

cabo, ¿cómo pueden los ángeles regocijarse por aquellos que se convierten 

en dos veces hijos del infierno? Las estadísticas de las reuniones 

evangelísticas actuales son completamente engañosas. 

 

Incluso si señales y milagros acompañan la proclamación del mensaje de 

que Jesús perdona pecados y sana enfermedades, la pregunta que queda 

es: ¿cuántos de los convertidos realmente fueron transformados en 

discípulos e integrados en el cuerpo de Cristo a través de tal evangelismo? 

 

Los apóstoles de nuestro Señor nunca se involucraron en este tipo de 

evangelismo. Colocaron a sus conversos en congregaciones locales para 

que se convirtieran en discípulos y crezcan espiritualmente. 

 

Los cinco ministerios mencionados en Efesios 4:11 (apóstoles, profetas, 

evangelistas, pastores y maestros) están enumerados en su orden de 

prioridad en 1 Corintios 12:28. Allí se nos dice: "Dios ha designado en la 

congregación: primeramente, apóstoles, segundo, profetas, tercero, 

maestros, luego dones de sanidad (que se refiere a los evangelistas, ya que 

todos los evangelistas en los tiempos del Nuevo Testamento tenían los 

dones de sanidad), y luego administraciones (literalmente, 'los que gobiernan 

los barcos', esto se refiere a la tarea de guiar las ovejas)". 



6 

 

 

Esto deja en claro que, a los ojos de Dios, los ministerios del apóstol, profeta 

y maestro son más importantes para la edificación del cuerpo de Cristo que 

el del evangelista. El evangelista puede encontrar su lugar apropiado en su 

ministerio sólo cuando ocupa el lugar que le corresponde en sujeción a los 

ministerios del apóstol, el profeta y el maestro. Sólo entonces su ministerio 

puede servir a la edificación del cuerpo de Cristo. Aquí es donde el 

evangelismo del siglo XX se ha desviado de la palabra de Dios. 

 

Hacer Discípulos 

 
El propósito del evangelismo solo puede entenderse plenamente cuando se 

lo ve a la luz de la segunda parte de la gran comisión: hacer discípulos en 

cada nación del mundo (Mateo 28:19). Así es como el plan de Dios se 

cumple completamente para los no convertidos. 

 

El convertido debe ser transformado en un discípulo. 

 

Desafortunadamente, aún el llamado "convertido" de hoy a menudo no es un 

verdadero convertido, ya que en muchos casos no se ha arrepentido 

adecuadamente. En la reunión evangelística, puede que solo se le haya 

dicho que crea en Jesús, sin mencionar el arrepentimiento ni la restitución. 

Tales convertidos vienen a Jesús para ser bendecidos y sanados, pero no 

para abandonar sus pecados. La mayoría de los convertidos de hoy, por lo 

tanto, son como bebés prematuros, sacados apresuradamente por "parteras" 

impacientes (evangelistas) en su afán por obtener estadísticas, antes de que 

los bebés estuvieran listos para nacer. 

 

Estos bebés prematuros generalmente mueren muy pronto o viven de 

manera problemática por el resto de su vida, causando innumerables 

problemas a sus pastores. Estas personas no pueden ser llamadas 

reincidentes ("apóstatas"), porque en primer lugar nunca habían avanzado 

realmente. Jesús dijo que los ángeles en el cielo se regocijan por los 

pecadores que se arrepienten, no por los pecadores que simplemente creen 

sin arrepentirse (Lucas 15:7, 10). 

 

Jesús dijo que la salvación había llegado a la casa de Zaqueo solo cuando 

este prometió hacer restitución por todos los daños financieros que había 

causado en el pasado, no antes de eso (Lucas 19:9). Sin embargo, los 



7 

 

evangelistas de hoy proclaman que "la salvación ha llegado" sin ninguna 

mención de la restitución. 

 

Pero incluso cuando hay un arrepentimiento genuino y una verdadera 

conversión, el convertido todavía debe ser guiado por medio del discipulado 

para cumplir la voluntad de Dios en su vida. El evangelismo que no conduce 

al discipulado es un trabajo incompleto. 

 

Muchas veces, el deseo del evangelista de construir su propio "reino" le 

impide trabajar con otros que podrían transformar a sus "convertidos" en 

discípulos. No tenemos que juzgar a esos evangelistas, porque no estamos 

llamados a juzgar. Pero tales evangelistas ciertamente tendrán que rendir 

cuentas al Señor en el día final por impedir que sus convertidos se conviertan 

en discípulos. 

 

Al primer paso para guiar a las personas hacia el arrepentimiento y la fe debe 

seguir el bautismo en agua, como Jesús dejó claro en Marcos 16:16 y como 

Pedro predicó el día de Pentecostés (Hechos 2:38). Mateo 28:19 también 

menciona la necesidad del bautismo en agua. Así que este es obviamente el 

siguiente paso para todos los que han nacido de nuevo. 

 

Después de eso, el convertido debe seguir a Jesús en su vida diaria 

como Su discípulo. 

 

Las Condiciones del Discipulado 

 
Lucas 14:25-35 revela claramente estas condiciones del discipulado. 

 

En este pasaje, Jesús habla de un hombre que colocó los cimientos de una 

torre, pero no pudo completarla porque no pudo pagar el costo de la 

construcción (versículos 28-30). Esto prueba que ser discípulo cuesta algo. 

Jesús nos dijo que nos sentemos primero y calculemos ese costo antes de 

empezar a construir. 

 

Dios no quiere que esperemos muchos años después de que nuestros 

pecados sean perdonados antes de entender lo que realmente cuesta el 

discipulado. Jesús les dijo a las personas acerca del costo del discipulado 

tan pronto como acudieron a Él. También dijo que un creyente que no 

estuviera dispuesto a ser discípulo era tan inútil para Dios como la sal que 

haya perdido su sabor (Lucas 14:35). 



8 

 

 

Para que un convertido se convierta en discípulo, primero debe romper 

cualquier vínculo con parientes que le impidan seguir al Señor (Lucas 

14:26). En segundo lugar, debe estar dispuesto a negarse a sí mismo y 

poner su vida egoísta diariamente a muerte (Lucas 14:27). En tercer lugar, 

debe renunciar a su amor por las posesiones materiales (Lucas 14:33). 

Estos son los tres requisitos mínimos para cualquier persona que desee ser 

discípulo. 

 

Continuemos con los detalles de las tres condiciones del discipulado; la 

primera condición del discipulado es que debemos cortar el amor natural y 

desordenado que tenemos por nuestros parientes: 

 

1. Primera condición: Renunciar al apego hacia los familiares 

 

Jesús dijo: "Si alguno viene a mí, y no aborrece* a su padre, y madre, y 

mujer, e hijos, y hermanos, y hermanas, y aun también su vida, no 

puede ser mi discípulo" (Lucas 14:26). 

 

Estas son palabras fuertes. ¿Qué significa "aborrecer"? En este contexto, 

aborrecer es equivalente a matar (1 Juan 3:15). Lo que se nos pide "matar" 

aquí es el afecto natural desordenado que sentimos por nuestros familiares. 

* [La palabra original griega se traduce con odiar; en realidad fue una expresión corriente 

que quería expresar que no podemos amar más a nuestros familiares que otra cosa – 

aquí se trata de Jesucristo, de Dios] 

 

¿Significa esto que no debemos amar a nuestros familiares? ¡No! 

Definitivamente No significa eso. Cuando renunciamos a nuestro afecto 

humano por ellos, Dios lo reemplaza con Su amor divino. Nuestro amor hacia 

ellos se vuelve entonces puro, en el sentido de que Dios siempre ocupará el 

primer lugar en nuestros afectos, y no nuestros parientes. 

 

Muchas personas no obedecen a Dios porque temen ofender a su padre, 

madre o esposa – [podríamos agregar muchas otras cosas]. El Señor exige 

el primer lugar en nuestras vidas. Y si no se lo damos, no podemos ser Sus 

discípulos. Jesús debe ser el Señor de todo en nuestra vida, o no será Señor 

en absoluto. 

 

Veamos el ejemplo de Jesús en la tierra. Aunque amaba a su madre viuda, 

nunca permitió que ella lo influyera para apartarlo de la voluntad perfecta de 

Su Padre, ni siquiera en pequeños asuntos. Un ejemplo de esto se encuentra 



9 

 

en las bodas de Caná, donde Jesús se negó a actuar bajo el impulso de Su 

madre (Juan 2:4). 

 

Jesús también nos enseñó cómo "aborrecer" a nuestros hermanos. Cuando 

Pedro intentó apartarlo de ir a la cruz, Jesús lo reprendió con las palabras 

más duras que jamás dirigió a alguien: 

"¡Quítate de delante de mí Satanás; me eres tropiezo!" (Mateo 16:23). 

Pedro había hecho una sugerencia con mucho amor humano, pero Jesús lo 

reprendió porque lo que Pedro proponía iba en contra de la voluntad del 

Padre. 

 

El Padre ocupaba siempre el lugar supremo en los afectos de Jesús. Él 

espera de nosotros que tengamos la misma actitud hacia Él. Después de su 

resurrección, el Señor le preguntó a Pedro si lo amaba más que a todo lo 

demás en la tierra, antes de decirle:” apacienta mis ovejas” (Juan 21:15-

17). Solo aquellos que aman al Señor supremamente pueden ser 

responsables en Su congregación. 

 

El líder de la congregación de Éfeso estaba en peligro de ser rechazado 

porque había perdido su devoción inicial por el Señor (Apocalipsis 2:1-5). 

 

Si podemos decir, como el salmista: “¿A quién tengo yo en los cielos, sino 

a ti? Y fuera de ti nada deseo en la tierra”, entonces habremos cumplido 

verdaderamente la primera condición del discipulado (Salmo 73:25). 

 

El amor que Jesús exige de nosotros no es el afecto emocional, sentimental 

y humano que se expresa al cantar canciones conmovedoras de devoción a 

Él. No. Pero si le amamos, le obedeceremos (Juan 14:21). 

 

2. La segunda condición para el discipulado es: “odiar” 

nuestra propia vida  

 

Jesús dijo: "Si alguno viene a mí, y no aborrece (odia)… aun también su 

propia vida, no puede ser mi discípulo" (Lucas 14:26). 

 

Jesús subrayó esto al decir: 

"cualquiera que no porta su cruz y viene en pos de mí, no puede ser mi 

discípulo" (Lucas 14:27). 

 

Esta es una de las enseñanzas de Jesucristo menos comprendida. 

 



10 

 

Jesús dijo que un discípulo tendría que negarse a sí mismo y portar su cruz 

cada día (Lucas 9:23). Más importante que leer la Biblia diariamente u orar 

diariamente, tenemos que negarnos a nosotros mismos diariamente y llevar 

nuestra cruz diariamente. Negar nuestro Ego es lo mismo que “odiar nuestra 

propia vida, la vida que hemos heredado de Adán. Tomar la cruz es dar 

muerte a la vida del Ego. Tenemos que odiar (vea nota más arriba) esa vida 

primero, antes de poder matarla. 

 

Nuestro Ego es el principal enemigo de la vida de Cristo en nosotros. La 

Biblia lo llama "la carne". La carne es un almacén de malos deseos dentro de 

nosotros que nos tienta a hacer nuestra propia voluntad en todo momento, a 

buscar nuestra propia ganancia, nuestro propio honor, nuestro propio placer, 

nuestro propio camino, etc. 

 

Si somos honestos, tendremos que admitir que incluso nuestras mejores 

acciones están corrompidas por motivos malvados que surgen de nuestros 

deseos corruptos. Si no odiamos esta “carne”, nunca podremos seguir al 

Señor. 

 

Por eso Jesús habló tanto de odiar (o perder) nuestra vida. De hecho, esta 

frase se repite siete veces en los evangelios (Mateo 10:39; Mateo 16:25; 

Marcos 8:35; Lucas 9:24; Lucas 14:26; Lucas 17:33; Juan 12:25). Esta es 

la frase de nuestro Señor que se repite con más frecuencia en los 

evangelios. Sin embargo, es la que menos se usa en predicaciones y la 

menos comprendida. 

 

Odiar nuestra propia vida es dejar de buscar nuestros propios 

derechos y privilegios, dejar de buscar nuestra propia reputación, 

abandonar nuestras propias ambiciones e intereses, dejar de buscar 

nuestro propio camino, etc. Podemos ser discípulos de Jesús, solo si 

estamos dispuestos a seguir este camino. 

 

3. La tercera condición del discipulado es que debemos renunciar a 

todas nuestras posesiones. 

 

Jesús dijo: 

"Cualquiera de vosotros que no renuncia a todo lo que posee, no puede 

ser mi discípulo" (Lucas 14:33). 

 

Nuestras posesiones son lo que poseemos como nuestro. Renunciar a todo 

significa que ya no consideramos nada como lo nuestro. 



11 

 

 

Vemos una ilustración de esto en la vida de Abraham. Isaac era su propio 

hijo, su posesión. Un día Dios le pidió que ofreciera a Isaac como sacrificio. Y 

Abraham puso a Isaac en el altar y estaba dispuesto a matarlo. Pero Dios 

intervino y le dijo que el sacrificio no era necesario, porque había demostrado 

su voluntad de obedecer (Génesis 22). Después de eso, Abraham reconoció 

que, aunque tenía a Isaac en su casa, ya no lo poseía como suyo. Isaac 

ahora pertenecía a Dios. 

 

Esto es lo que significa renunciar a todas nuestras posesiones. Todo lo que 

tenemos debe ser puesto en el “altar” y entregado a Dios. 

 

Dios puede permitirnos usar algunas de esas cosas, pero ya no podemos 

pensar en ellas como nuestras propias. Incluso si vivimos en nuestra propia 

casa, debemos considerarla como de Dios; ¡y que Él nos ha permitido 

permanecer en ella sin pagar alquiler! Este es el verdadero discipulado. 

 

¿Hemos hecho lo mismo con todas nuestras posesiones? Nuestras 

posesiones incluyen nuestra cuenta bancaria, propiedades, trabajo, 

calificaciones, dones y talentos, esposa, hijos y todo lo demás que valoramos 

en esta tierra. Tenemos que ponerlos todos sobre el “altar” si queremos ser 

verdaderos discípulos. 

 

Sólo entonces podemos amar a Dios con todo nuestro corazón. Este es el 

"corazón puro" del que habló Jesús en Mateo 5:8. No es suficiente tener una 

conciencia limpia. Una conciencia limpia sólo significa que hemos renunciado 

a todo pecado conocido. ¡Un corazón puro significa que hemos 

renunciado a todo! 

 

Y así vemos que el verdadero discipulado implica un cambio radical de 

actitud hacia: 

 

1. nuestros parientes y seres queridos; 

2. nuestra vida personal, nuestro ego; y 

3. nuestras posesiones. 

 

A menos que afrontemos estos asuntos de manera directa y honesta, 

será imposible cumplir todo el propósito de Dios para nuestras vidas. 

 

A menos que los predicadores proclamen este mensaje de discipulado, sin 

“diluirlo”, les será imposible edificar el Cuerpo de Cristo. 



12 

 

 

El camino del discipulado 

 
Mateo 28:20 dice que los discípulos deben ser enseñados a obedecer y 

practicar cada uno de los mandamientos dados por nuestro Señor. Este es el 

camino del discipulado. Es suficiente leer Mateo 5, 6 y 7 para ver algunos de 

los mandamientos que Jesús dio, los cuales la mayoría de los creyentes ni 

siquiera intentan obedecer. 

 

Un discípulo es alguien que aprende y sigue a Jesús. 

 

Lo que nuestra tierra necesita son personas que sean conscientes del 

llamado a proclamar todo el consejo de Dios, que obedezcan personalmente 

todo lo que Jesús ordenó y que enseñen a otros a hacer lo mismo, edificando 

así el Cuerpo de Cristo. 

 

Jesús dijo que sus discípulos serían identificados por una marca: el 

amor que tendrían los unos por los otros (Juan 13:35). 

 

¡Presten atención a esto! Los discípulos de Jesucristo no se identifican por la 

calidad de su predicación o su música, ni por su “hablar en lenguas”, ni por 

llevar Biblias a las reuniones, ni por la cantidad de ruido que hacen en sus 

reuniones. Se identifican por su ferviente amor entre ellos. 

 

La reunión evangelística que lleva a la gente a Cristo debe conducir al 

establecimiento de una congregación en esa localidad, donde los discípulos 

se amen unos a otros. 

 

Sin embargo, lo triste es que en muchos lugares donde se celebran 

reuniones evangelísticas repetidas, año tras año, es difícil encontrar siquiera 

una congregación de la que se pueda decir que los miembros de la misma no 

se peleen entre sí ni se difamen unos a otros, etc., sino que se amen unos a 

otros. 

 

Se puede entender que los nuevos convertidos no puedan vivir una vida tan 

victoriosa de inmediato. Pero ¿qué diremos si la contienda y la inmadurez 

caracterizan incluso a los ancianos y líderes cristianos en las congregaciones 

de nuestro país? 

 



13 

 

Esta es la prueba más clara de que la segunda y más importante parte de la 

gran comisión, mencionada en Mateo 28:19, 20, el discipulado y la plena 

obediencia a los mandamientos de Jesús, haya sido totalmente ignorada. 

 

La primera parte de la gran comisión (Marcos 16:15) es la única que suele 

ser enfatizada en todas partes. Allí, el énfasis está en la evangelización, 

siendo el mensaje confirmado por señales y prodigios hechos por el Señor. 

 

En Mateo 28:19, 20, sin embargo, el énfasis está en el discipulado - la vida 

del discípulo siendo manifestada por la obediencia total a los mandamientos 

de Jesús. Multitudes de cristianos están ocupados con lo primero, pero muy, 

muy pocos con lo segundo. Sin embargo, lo primero sin lo segundo es tan 

incompleto y sin valor como la mitad de un cuerpo humano. Pero ¿cuántos 

han visto esto? 

 

En el ministerio de Jesús, leemos que grandes multitudes lo siguieron, 

debido a su ministerio evangelístico y de sanidad. Jesús siempre se volvía y 

les enseñaba acerca del discipulado (véase Lucas 14:25-26). Sería bueno 

que los evangelistas de hoy hicieran lo mismo, ya sea por sí mismos o en 

cooperación con apóstoles, profetas, maestros y pastores que puedan 

completar la obra que los evangelistas han comenzado. 

 

¿Por qué los predicadores dudan en proclamar la importancia del 

discipulado? Seguramente es porque reduciría el número de sus fieles. Pero 

lo que no se dan cuenta es que la calidad de sus congregaciones mejoraría 

mucho. 

 

Cuando Jesús habló del discipulado a las multitudes, pronto se redujo a un 

puñado de sólo once discípulos (compare Juan 6:2 y 6:70). Los demás 

encontraron el mensaje demasiado duro y luego lo abandonaron (vea Juan 

6:60, 66). Pero fue con esos once discípulos quienes se quedaron con Él, 

que Dios cumplió finalmente su propósito en el mundo. 

 

Como Cuerpo de Cristo en la tierra hoy, debemos continuar el mismo 

ministerio que aquellos once apóstoles comenzaron en el primer siglo. 

Después de que las personas son traídas a Cristo, deben ser guiadas al 

discipulado y a la obediencia. Sólo así se edificará el cuerpo de Cristo. 

 

El camino hacia la vida es estrecho, y pocos son los que lo encuentran. 

(Mateos 7:14) 

 



14 

 

Jesucristo dijo: "El que tenga oídos para oír, que oiga" [¡esta frase 

aparece 6 veces en los Evangelios!]. 

 

---- El Discipulado y el Hogar ---- 

 
Un discípulo es un aprendiz y un seguidor del Señor Jesús. Es aquel que ha 

hecho de Jesús su ejemplo y busca conformar su vida a la de su Maestro en 

todo lo posible. 

 

Al igual que el amor, el discipulado también comienza en primer lugar en el 

hogar. 

 

El discipulado y los padres 

 
El fundamento del verdadero discipulado es hacer de Jesucristo el Señor de 

todo en nuestra vida, entregándole todo lo que tenemos y todo lo que somos. 

 

Consideremos primero cómo debemos "odiar" a nuestros padres, tal como el 

Señor nos ordenó en Lucas 14:26. 

 

El primer paso es honrarlos. Este es el primer mandamiento con una 

promesa adjunta (Efesios 6:2). No podemos "odiar" a nuestros padres de la 

manera como el Señor quiere que lo hagamos antes de que hayamos 

aprendido a honrarlos. ¡Hoy en día en el mundo hay muchos niños incrédulos 

quienes están muy contentos odiando a sus padres! Las sectas también 

hacen un mal uso de este versículo para reunir a su alrededor a aquellos 

jóvenes que nunca han aprendido a honrar a sus padres. 

 

El ejemplo de Jesús es lo que todo discípulo suyo debe seguir. Si lo 

hacemos, nunca nos desviaremos. Sin embargo, si interpretamos los dichos 

de nuestro Señor sin mirar su ejemplo, entonces nos desviaremos, como lo 

han hecho tantos cristianos. Nuestro Señor nos ha dicho que “aprendamos 

de Él” (Mateo 11:29). 

 

¿Cómo “odió” Jesús a su madre terrenal? En primer lugar, honró a José y 

María, sometiéndose a su autoridad, mientras estuvo en su casa en Nazaret 

(Lucas 2:51). 

En la Biblia solo se mencionan dos incidentes sobre los 30 años que Jesús 

pasó en Nazaret. 

 



15 

 

Primero en Hebreos 4:15, se nos dice que fue tentado como nosotros y 

nunca pecó. De ahí aprendemos que debió enfrentar muchas tentaciones 

durante esos 30 años en Nazaret, las mismas tentaciones que enfrenta 

cualquier persona durante los primeros 30 años de su vida, desde la infancia 

hasta la edad adulta. 

 

Marcos 6:3 nos dice que Jesús tenía al menos 4 hermanos y 2 hermanas en 

su hogar. Así que estaban al menos 9 familiares viviendo juntos – y era una 

casa pobre. (Entendemos esto cuando comparamos Lucas 2:24 con 

Levítico 12:8, y descubrimos que María era demasiado pobre para traer 

siquiera un cordero como ofrenda al Señor). Así que Jesús obviamente no 

tenía un dormitorio privado al cual retirarse, cuando las cosas se ponían 

difíciles en la casa. Juan 7:5 también nos dice que Sus hermanos no creían 

en Él. Obviamente estaban celosos de Aquel quien, en su hogar, nunca se 

enojaba ni actuaba egoístamente. Todos ellos deben haberse “confabulado” 

contra Él muchas veces y se burlaron de Él y lo irritaron. Cualquiera que 

haya vivido en una familia grande en una casa pequeña, con parientes no 

convertidos, entenderá los problemas que Jesús debe haber enfrentado en 

Nazaret. Sin embargo, Él nunca pecó. Para agregar a todo eso, es muy 

probable que su padre José muriera cuando Jesús era un adolescente o 

veinteañero (porque nunca leemos de José durante los años del ministerio 

público de Jesús). Entonces la carga de sustentar a la familia de 8 miembros 

recayó sobre Jesús, como el hijo mayor. Él tuvo que trabajar duro para 

mantener a esa familia. Debe haber habido muchas tentaciones que Jesús 

enfrentó. Sin embargo, Él nunca pecó. 

 

En segundo lugar, Jesús permaneció sujeto a José y María, sus parientes 

(Lucas 2:51) - mientras vivió en su hogar - durante 30 años. Eso no debe 

haber sido fácil - como todos sabemos por nuestros propios días de infancia. 

¡Con cuánta frecuencia en nuestros días de infancia, cuando queríamos 

hacer algo, nuestros padres nos pedían que hiciéramos algo diferente que 

naturalmente no nos gustaba hacer! 

 

Por lo tanto, podemos mostrar el ejemplo de Jesús a todos nuestros hijos. A 

los padres se les ordena criar a sus hijos "en disciplina y amonestación 

del Señor " (Efesios 6:4). ¿Qué significa esto? Se trata, en primer lugar, del 

ejemplo que el Señor mismo dio a los niños durante sus años en Nazaret. 

 

Si un niño o una niña sigue el ejemplo del Señor tal como hemos visto en las 

dos áreas anteriores, él también crecerá en sabiduría y en gracia ante Dios, 

como está escrito acerca de Jesús mismo (Lucas 2:52). Incluso cuando 



16 

 

seamos adultos y nos casemos, debemos seguir honrando a nuestros padres 

ancianos. 

 

En Génesis 9:21-27, leemos que el hijo de Noé, Cam, vio a su padre 

borracho y desnudo en su tienda. Cam fue y contó esto a sus hermanos, 

deshonrando a su padre. Aunque lo que dijo era verdad, su actitud deshonró 

a Noé, y como resultado, Cam y su familia fueron maldecidos. Los 

calumniadores son maldecidos por Dios, ¡incluso cuando dicen la 

verdad! Ningún calumniador puede ser discípulo de Jesucristo. 

 

Por el contrario, los otros dos hijos, Sem y Jafet, caminaron hacia atrás para 

no ver la desnudez de su padre y lo cubrieron. Ellos y sus familias fueron 

bendecidos. 

 

Esta historia nos enseña que Dios bendice a quienes honran a sus padres y 

maldice a quienes los desprecian, incluso cuando estos padres tienen fallas 

visibles. Este ejemplo ha sido colocado justo al comienzo de la Biblia, como 

advertencia y ejemplo para todos nosotros, jóvenes o viejos. 

 

El ejemplo de Jesús ante las fallas humanas de sus padres 

terrenales: 

 

Aunque José y María eran personas temerosas de Dios (según el estándar 

del antiguo pacto), debemos recordar que no tuvieron victoria sobre el 

pecado (que es una promesa distintiva del nuevo pacto; véase Romanos 

6:14). No tenían el Espíritu Santo y no podían estar bajo la gracia como 

nosotros podemos hacerlo hoy. Por lo tanto, deben haber tenido discusiones 

en casa, pueden haber perdido los estribos entre ellos y haber pecado de 

muchas otras maneras. (Si te resulta difícil creer esto, probablemente sea 

porque piensas que María era inmaculada – tal como enseña la Iglesia 

Católica). Jesús debe haber visto a José y a María pecar muchas, muchas 

veces, en su hogar de Nazaret. Sin embargo, no los despreció. Esto es una 

parte importante de lo que significa honrar a nuestros padres. 

 

Proverbios 23:22 dice: "No desprecies a tu madre cuando sea vieja." Esto 

se aplica a todos nosotros. No debemos menospreciar a nuestros padres por 

sus errores, sino cubrir sus debilidades con amor. 

 

Si has nacido de nuevo y tus padres no lo son, y te piden hacer algo 

contrario a las Escrituras (como adorar ídolos o casarte con un incrédulo), 

puedes decirles respetuosamente que no puedes hacerlo porque la Palabra 



17 

 

de Dios lo prohíbe. Sin embargo, siempre debes ser amable y evitar ser 

arrogante. 

 

Pero en asuntos que no implican desobediencia a las Escrituras, los hijos 

deben obedecer a sus padres mientras que vivan con ellos. Pero una vez 

que hayan dejado la casa de sus padres y se han establecido en su propio 

hogar, ya no están obligados a obedecer a sus padres. Pero aún deben 

honrar a sus padres y cuidar de ellos. 

 

Vemos esto también en el ejemplo de Jesús, al cual sus discípulos deben 

seguir. Después de que Jesús dejó su casa a la edad de 30 años y fue 

bautizado, uno de los primeros incidentes registrados en los evangelios es el 

incidente de la fiesta de bodas en Caná. María había visto a Jesús durante 

30 años como un hijo obediente que había resuelto muchos problemas en el 

hogar. Y ella sabía que Jesús podía hacer algo incluso por la falta de vino 

allí. Probablemente no esperaba un milagro, porque Jesús nunca había 

hecho un milagro hasta entonces. Pero había visto en casa que su Hijo era 

sabio e ingenioso. Así que le pidió a Jesús que hiciera algo. 

 

Y allí vemos por primera vez a Jesús hablando duramente a María: "Mujer, 

¿qué tengo que ver contigo?" (Juan 2:4). Ya había dejado su hogar y, por lo 

tanto, estaba libre de tener que obedecerla en el futuro. 

 

Esto es lo que Jesús quiso decir cuando dijo a sus discípulos que “odiaran” a 

sus padres. Este es el equilibrio que también debemos tener nosotros. 

Debemos obedecer a nuestros padres cuando vivimos en su hogar y 

debemos “odiarlos” en asuntos relacionados con seguir los mandamientos de 

Dios. Fue cuando se trató de hacer la voluntad de Dios y cumplir el ministerio 

que el Padre le había encomendado que Jesús le dijo a María: “Aún no ha 

venido mi hora” (Juan 2:4). Una vez que dejamos nuestro hogar y formamos 

nuestro propio hogar, ya no estamos bajo la autoridad de nuestros padres. 

 

Es interesante notar que el PRIMER mandamiento dado en la Biblia para 

todos los hombres es este: “Por tanto, dejará el hombre a su padre y a su 

madre, y se unirá a su mujer” (Génesis 2:24). ¡Y este mandamiento se 

menciona en un momento en el que Adán ni siquiera tenía un padre o una 

madre a quienes dejar! Obviamente, fue escrito para quienes se casarían 

posteriormente.  

 

Lamentablemente, en la mayoría de los matrimonios en la India, el esposo 

NO obedece este mandato de Dios. Podemos entender que los esposos no 



18 

 

cristianos se apeguen más a sus padres que a sus esposas. Pero, ¿qué 

diremos de los cristianos que siguen la cultura no cristiana de la India en este 

asunto? No logran manifestar el tipo de vida matrimonial que Dios quiere 

mostrar a nuestro país. 

 

En primer lugar no se trata de abandonar a los padres físicamente, sino de 

estar emocionalmente desapegado de ellos. La primera lealtad y el apego 

interior de un esposo deben ser hacia su esposa y no hacia sus padres. 

 

De la misma manera, a la esposa se le ordena olvidarse de la casa de su 

padre (Salmo 45:10). 

 

Ciertamente debemos cuidar de nuestros padres cuando son ancianos y 

débiles. Jesús nos ha dado un ejemplo aquí también, al proveer un hogar 

para su madre viuda con Juan, cuando Él estaba muriendo en la cruz (Juan 

19:26, 27). Pero nunca se debe permitir que los padres se interpongan entre 

un esposo y una esposa en ningún momento. Muchos cristianos en la India 

han sido impedidos de seguir al Señor, debido a un apego natural y 

desordenado a sus padres. 

 

En Deuteronomio 33:8-11, se nos dice por qué la tribu de Leví fue elegida 

por Dios para ser Sus sacerdotes. Se les dio este ministerio como 

recompensa por poner a Dios por encima de sus padres, sus hermanos y sus 

hijos. Cuando Moisés vio a Israel adorando al becerro de oro y preguntó 

quién estaría con él del lado del Señor, solo la tribu de Leví salió y estuvo 

con Moisés ese día. Entonces les dijo a los levitas que entraran en el 

campamento y mataran incluso a sus propios parientes que habían 

practicado la idolatría (Éxodo 32:26-30). Estos levitas fueron [en el sentido 

espiritual] los precursores de los verdaderos discípulos de Jesús. 

 

La Ley (los 10 mandamientos) había sido dada por Moisés a los israelitas tan 

sólo unos días antes, en la que les había dicho que honraran a sus padres 

(Éxodo 20). Pero ahora se les pedía que sacaran sus espadas y mataran a 

sus parientes. Allí vemos las dos caras de la verdad. Cuando los levitas 

vieron a sus parientes adorando ídolos, podrían haberlos perdonado y haber 

ido a matar a alguna otra persona. Pero no lo hicieron. "No consideraron a 

padre ni a madre ni a hermanos ni a hijos..." (Deuteronomio 33:9). 

 

¡Cuántos cristianos hay que no han seguido los mandamientos del Señor!, 

porque se conmovieron al ver las lágrimas de sus madres o al oír las 



19 

 

palabras de sus padres diciendo: "Mira todo lo que hemos hecho por ti". De 

este modo, se vuelven incapaces de ser discípulos de Jesús. 

 

Si, por otro lado, eres uno de los que ya odia a sus padres por razones 

egoístas (como lo hacen muchos hijos), entonces lo que se acaba de decir 

no se aplica a ti. Lo primero que debes aprender es cómo honrar a tus 

padres. 

 

Sólo aquellos que primero han aprendido a "honrar" a sus padres pueden 

entender lo que Jesús quiso decir cuando dijo que debemos "odiar" a 

nuestros padres, porque fue a aquellos que habían aprendido primero a 

honrar a sus padres a quienes el Señor les dijo por primera vez esa palabra 

"odiar". 

 

Las personas que no usan la espada (tal como lo hizo Jesús en sentido 

espiritual), debido a una blandura humana, o porque de alguna manera los 

compromete, sufrirán espiritualmente a largo plazo. Fue doloroso para los 

hijos de Leví tratar a sus padres de esa manera. Pero lo hicieron por amor a 

Dios. 

 

En Malaquías 2:4-5 el Señor dice que le dio a Leví el pacto de vida y paz, 

porque los levitas temían a Dios y reverenciaban Su Nombre. ¡Pero esa paz 

entonces fue comprada con una espada real! 

 

¿Cómo se aplica todo esto a nosotros hoy? No usamos espadas físicas 

contra otros como lo hicieron los levitas en los tiempos del antiguo pacto. El 

significado de “usar la espada” para nosotros hoy, por ejemplo, es que 

cortamos el afecto humano que tenemos por nuestros padres y nuestros 

parientes y lo reemplazamos con un afecto divino. El afecto humano por 

nuestros padres, etc., puede hacernos cometer pecados con el fin de 

ayudarlos o complacerlos. Mientras que el afecto divino no sólo nos impedirá 

cometer pecados, sino que nos permitirá amarlos mucho más profunda y 

puramente y también nos permitirá amarlos cuando nos odien. 

 

Y si en alguna situación, hay un conflicto entre lo que nuestros padres nos 

dicen que hagamos y lo que Dios nos dice que hagamos, entonces debemos 

obedecer a Dios. Es en tales situaciones que Dios nos prueba para ver si le 

tememos y queremos complacerlo a Él o si queremos complacer a nuestros 

parientes. 

 



20 

 

Esta cuestión del lugar que nuestros padres, esposa, hijos y otros parientes 

tienen en nuestra vida, en oposición al lugar que Dios tiene en nuestra vida, 

debe resolverse de una vez por todas, justo al comienzo de nuestra vida 

cristiana. De lo contrario, tendremos problemas constantes a lo largo de 

nuestra vida. 

 

Dios nos honrará si lo honramos a Él. Incluso tus padres serán bendecidos si 

tomas una postura a favor del Señor. El propósito último de Dios es nuestro 

bien y el bien de los demás. Por lo tanto, quienes no se comprometen no 

solo perderán espiritualmente, sino que sus padres también perderán la 

bendición de Dios. En última instancia, nunca puedes perder si obedeces los 

mandamientos (la voluntad) de Dios. 

 

Cuando Dios le pidió a Abraham que renunciara a Isaac, fue este mismo 

principio el que Dios estaba enfatizando. Isaac se había convertido en el 

favorito del corazón de Abraham y en su ídolo. Así que Dios le dijo a 

Abraham que renunciara a Isaac. 

 

¿Tienes un tal apego a tus padres, a tu esposa o a tus hijos? Entonces no 

puedes ser discípulo. 

 

Cuando tu esposa viene a ti murmurando sobre uno de los hermanos en la 

asamblea, ¿cooperas con ese espíritu de murmuración o lo rechazas 

interiormente? ¿Buscas complacer a tu esposa? Si lo haces, entonces te 

estas perdiendo tú mismo y perderás a tu esposa también. Sin embargo, si te 

mantienes puro, al menos te salvarás a ti mismo. Y a la larga, tu esposa 

también puede ser salvada. Así que el camino del "odiar" es el mejor camino 

para todos los involucrados. 

 

Nadie puede impedirnos ser sacerdotes del nuevo pacto, si somos radicales 

en tales asuntos. 

 

Permíteme decir esto una vez más: Cuando tengas que tomar una posición 

en contra de tus padres, NO debes ser grosero. Sé amable y di: "Lo siento, 

papá. No puedo hacer eso porque va en contra de la Palabra de Dios". 

Muchos problemas se producen simplemente porque creyentes jóvenes no 

han aprendido a distinguir entre ser grosero y defender la verdad.  

 

 

 

 



21 

 

El discipulado y el matrimonio 

 
El matrimonio es un paso muy importante porque puede hacer o deshacer la 

vida entera de una persona. 

 

Los jóvenes que buscan la voluntad de Dios para el matrimonio deben decirle 

al Señor que, en primer lugar, son Sus discípulos y que, por lo tanto, el 

matrimonio no es lo más importante en la vida de ellos, sino que lo mas 

importante para ellos es seguir a Jesús. 

 

Un discípulo es alguien que lo ha dejado todo. Incluso está dispuesto a estar 

soltero si el Señor así lo desea. Sólo esos jóvenes encuentran lo mejor de 

Dios en el matrimonio. Al ver la cantidad de matrimonios infelices entre 

los creyentes hoy en día y la falta de armonía en esos matrimonios, está 

claro que estas parejas no entraron al matrimonio como discípulos del 

Señor en primer lugar. 

 

Una vez que hemos puesto al Señor en primer lugar, podemos buscar la 

voluntad de Dios desde un fundamento de "descanso". Recuerde que Dios 

hizo dormir a Adán, mientras le preparaba una esposa. ¡Adán no tuvo que 

correr por el jardín buscando una compañera! Nosotros también necesitamos 

estar "en reposo" haciendo la voluntad de Dios. Entonces, en el momento 

adecuado, Dios mismo nos traerá a nuestra compañera de vida. Esto no 

significa que no debamos buscar pareja, pero sí que no debemos entrar en 

pánico. 

 

Los hombres jóvenes, cuando llegan a los 25 años, y las mujeres jóvenes, 

cuando llegan a los 20, deben comenzar a orar por su futura pareja de vida. 

Antes de llegar a esa edad, deben estar ocupados únicamente con el Señor, 

Su Palabra y Su obra, sin pensar en el matrimonio. No pierdan el tiempo 

considerando a cada chica o chico atractivo que conozcan como posible 

pareja de vida. Y cuando encuentren a uno realmente atractivo, no digan: 

“¡Será mejor que me comprometa rápido, antes de que alguien más lo 

consiga!”. Si Dios ha elegido a esa persona para ti, Él la mantendrá 

reservada para ti. ¡Nadie más podrá conseguirla! Si son verdaderos 

discípulos del Señor, Él te reservará lo mejor. 

 

David no le arrebató el trono a Saúl, sino que esperó el tiempo de Dios y 

Dios lo llamó “un hombre conforme a mi corazón” (Hechos 13:22). Él dirá lo 

mismo de ti, si tú también estás dispuesto a esperar y recibir todo de Su 



22 

 

mano. Puedes dejar con seguridad el asunto de tu matrimonio en manos de 

Dios, si pasas tu tiempo buscando primero el reino de Dios. Si lo honras a Él, 

Él te honrará a ti. 

 

Proverbios 19:14 dice que un padre puede dar a sus hijos tierras y riquezas, 

pero sólo Jehová puede darles buenas esposas. Así que busca a tu 

compañera de matrimonio en el Señor. 

 

¿Cómo debe un discípulo buscar a su compañera de vida? 

 

Soy un firme creyente en los matrimonios "arreglados", ¡matrimonios 

arreglados por Dios! En la Biblia se nos habla de dos matrimonios de ese 

tipo. Dios arregló una compañera para Adán. Y Dios arregló una compañera 

para Isaac. Y mi propio testimonio es que Dios arregló una compañera 

para mí también; la mejor que podría haber tenido. 

 

Los ojos de Jehová todavía recorren toda la tierra buscando formas de 

ayudar a aquellos cuyos corazones son totalmente Suyos (2 Crónicas 16:9). 

Nadie puede buscar en todo el mundo como Dios puede hacerlo. Y aquellos 

que confían en Él NUNCA serán desilusionados. 

 

Por lo tanto, si quieres una buena esposa o esposo, sé primero un 

discípulo de Jesús de todo corazón. Y Dios mismo arreglará tu 

matrimonio. "Conforme a tu fe te sea hecho". El siervo de Abraham oró y le 

pidió al Señor que lo guiara hacia la muchacha adecuada para Isaac, y el 

Señor lo hizo (Génesis 24). Este Dios es tu Padre y Él puede hacer lo mismo 

por ti también. 

 

La Biblia dice que Dios nos revela Su voluntad a través de una mente 

renovada (Romanos 12:2). Por lo tanto, debemos permitir que nuestras 

mentes se transformen para comprobar la voluntad perfecta de Dios. Una 

mente renovada es aquella que ha aprendido a mirar a las personas desde el 

punto de vista de Dios. 

 

Encontramos en Proverbios 31:10-31, el tipo de esposa que Dios 

recomienda. Las virtudes que se dan allí son las que todos los hombres 

jóvenes deben buscar al considerar a una muchacha para casarse. Y esos 

son los valores que todas las mujeres jóvenes deben perseguir en sus vidas. 

 

Muchos jóvenes sólo buscan belleza y encanto en una mujer, y esas mismas 

cosas que dice Proverbios 31:30 son vanas y engañosas. Proverbios 11:22 



23 

 

usa un lenguaje muy fuerte cuando dice que una muchacha hermosa que no 

tiene discreción (y el temor de Dios es el primer paso hacia la discreción) es 

como un cerdo con un anillo de oro en la nariz. Algunos hombres se 

obsesionan tanto con el "anillo" (la cara bonita) que se casan con el cerdo (la 

muchacha). 

 

La mujer descrita en Proverbios 31 es una mujer que trabaja duro con sus 

manos, levantándose temprano cada mañana (versículos 13 y 15). Planta 

una viña para ganar algo extra para su familia (versículo 16), es cuidadosa al 

gastar el dinero, ayuda a los pobres y tiene “la ley de la clemencia en su 

lengua” (versículo 26); en otras palabras, es trabajadora, frugal y generosa, y 

su habla es amable. 

 

Sus manos son duras (por el trabajo duro) y su lengua es suave. 

Desafortunadamente, lo que encontramos en muchas jóvenes cristianas hoy 

en día es exactamente lo opuesto: ¡sus manos son suaves (por la pereza) y 

sus lenguas son duras (por la arrogancia)! ¡Ay del hombre que se case con 

una mujer así!  

 

Una buena esposa no se encuentra necesariamente entre aquellas jóvenes 

que siempre están tomando estudios bíblicos aquí y allá. ¡Los jóvenes deben 

tener cuidado de no confundir la actividad religiosa con la espiritualidad! 

Cuando te cases, lo que necesitarás es una esposa y tus hijos necesitarán 

una madre. ¡Ninguno de los dos necesitará una mujer que sea maestra de la 

Biblia! ¡Recuerda eso! [Dejemos en claro: cada hombre y cada mujer, como 

seguidor de Jesucristo, debe adquirir un profundo conocimiento de la Palabra 

de Dios] 

 

El Cantar de los Cantares 8:9 habla de dos tipos de muchachas: las que son 

como muros y las que son como puertas. La puerta es el tipo de muchacha 

"atrevida" que viene hacia ti con el corazón bien abierto. El muro es la 

muchacha que es modesta y reservada, como Dios creó a todas las 

muchachas para que así fueran. Si una muchacha es como una puerta, el 

versículo continúa diciendo que sus padres tendrán que atrincherarla (es 

decir, restringirla de muchas maneras). ¡Sin embargo, si ella es como un 

muro, se podrá construir el palacio (RV). ¡Sólo así se puede construir durante 

la vida un hogar piadoso! 

 

1 Pedro 3:3-4 insta a todas las mujeres que quieren ser discípulas de Jesús 

a evitar la ropa y las joyas caras, ya que lo más valioso que Dios busca en 

una mujer es "un espíritu afable y tranquilo". Aunque el discipulado 



24 

 

principalmente no se distingue por la forma en que se viste una persona, es 

cierto que la vestimenta de una mujer revela mucho sobre su carácter. Los 

valores que ella alberga en su corazón se revelan a menudo en la forma en 

que se viste. Una discípula de Jesús no se vestirá descuidadamente, pero 

tampoco desperdiciará su dinero en ropa o joyas llamativas y caras. 

 

Por eso, los jóvenes que buscan una esposa piadosa deben buscar en 

primer lugar una que tenga temor de Dios junto con un espíritu apacible 

y tranquilo, diligencia, palabras amables, modestia y sencillez. 

 

Cuando las chicas consideran el matrimonio, generalmente buscan en el 

hombre educación, dinero y buena apariencia. Es cierto que una mujer para 

su matrimonio no debe considerar a un hombre que no tenga los medios 

para mantener una familia, ya que la Biblia exhorta a todos los hombres a 

desarrollar primero su negocio (medios para tener un ingreso adecuado), 

antes de constituir su hogar y su familia (Proverbios 24:27). ¡Pero eso no es 

todo! 

 

Lo primero que debes asegurarte como chica es comprobar si el muchacho 

que estás considerando es un discípulo de Jesús de todo corazón, uno a 

quien puedes admirar. ¿Puedes aceptarlo como tu cabeza [tu líder], con 

alegría (de corazón) y no solo porque la Biblia te lo ordena? Esta es una de 

las primeras cosas que debes preguntarte cuando estés considerando a un 

chico con quien te puedes casar. 

 

Para más información sobre este tema, lee mi libro "Sexo, amor y 

matrimonio: el enfoque cristiano". 

(Este libro todavía no existe en español) 

 

El discipulado y el hogar 

 
En Malaquías 2:15 leemos que Dios creó un hombre y una mujer para que 

por medio de ellos pudieran nacer y crecer hijos temerosos de Él. Cualquiera 

puede criar hijos, pero solamente un discípulo de Jesús va a criar hijos 

temerosos de Dios. 

 

Y para lograr esto, el primer requisito es que al menos uno de los dos padres 

sea un discípulo de Jesús de todo corazón y que lo ame con TODA su 

fuerza. Los cristianos a medias generalmente no podrán criar hijos 

temerosos y obedientes a la Palabra de Dios. 



25 

 

 

Un segundo requisito importante es la unidad entre los esposos. Esto puede 

no ser posible si uno de los cónyuges no es discípulo. Entonces el otro 

cónyuge debe luchar solo contra Satanás por sus hijos. Pero si ambos de 

todo corazón lo son, el trabajo es mucho más fácil. Por eso es tan importante 

la elección correcta del cónyuge. 

 

Es muy difícil criar hijos de una manera piadosa si el esposo y la esposa 

siempre están peleándose y culpándose mutuamente. Si quieres construir un 

hogar temeroso de Dios, busca la unidad con tu esposo/esposa a cualquier 

costo, incluso si, como resultado, tienes que renunciar a muchos de tus 

derechos. A la larga, valdrá la pena, cuando veas la forma en que tus hijos 

siguen al Señor. 

 

Hay un tremendo poder en la unidad entre dos discípulos. Jesús dijo en 

Mateo 18:18-20 que cuando dos discípulos están unidos en la tierra, tienen 

autoridad para atar las actividades de las fuerzas satánicas en "los lugares 

celestiales" (Efesios 6:12). Así es como podemos mantener a los espíritus 

malignos lejos de nuestros hogares y evitar que influyan en nuestros hijos. 

 

En Efesios 5:22 a 33, Pablo, inspirado por el Espíritu Santo habla de las 

relaciones en el hogar: entre esposas y esposos, hijos y padres, y siervos y 

amos. Inmediatamente después, (versículo 10 al 12) la Palabra de Dios 

continúa hablándonos sobre la lucha con los espíritus malignos en los 

lugares celestiales. ¿Qué nos enseña eso? Sólo esto: los ataques de 

Satanás se dirigen principalmente a las relaciones familiares. Aquí es donde 

debemos vencer a Satanás en primer lugar. 

 

Los esposos y esposas que se pelean entre sí no se dan cuenta de que 

están abriendo la puerta (a través de la brecha que así se crea entre 

ellos) para que Satanás entre en sus hogares y ataque a sus hijos. Un 

hijo rebelde que responde a sus padres con rudeza puede haber 

contraído la infección de su madre, que habla de manera similar a su 

esposo, o de su padre, que es rebelde contra el Señor en algún aspecto. 

¡No tiene sentido culpar al pobre niño por la infección que los padres 

trajeron a ese hogar! Son los padres los que deben arrepentirse 

primero. 

 

La unidad en el hogar es mucho más importante que el tamaño o la 

belleza de su casa o los artefactos que tengan. La gloria de Dios se 



26 

 

puede manifestar en una familia que vive en una choza, cuando son 

discípulos del Señor en primer lugar. 

 

Un verdadero discípulo de Jesús estará libre de la terrible enfermedad, de 

"culpar a los demás", con la cual se infectaron Adán y Eva en el Edén. Adán 

culpó a Eva por su pecado y Eva culpó a la serpiente por el suyo. 

 

El reino de los cielos pertenece a los “pobres en espíritu” (Mateo 5:3) – y la 

primera característica de quien es pobre en espíritu es, que tenga conciencia 

de sus propios fracasos y necesidades, antes que nada. Un esposo y una 

esposa que sean ambos pobres en espíritu convertirán su hogar en un 

anticipo del cielo en la tierra. En un hogar así, cada uno se juzgará a sí 

mismo y no culpará al otro. El Diablo nunca podrá tener acceso a un hogar 

así. ¿Pueden imaginar la tremenda bendición que heredarán los niños de un 

hogar así? 

 

Permítanme decir una palabra sobre las “madres trabajadoras”. En nuestros 

días y épocas, esto se ha convertido lamentablemente en una necesidad en 

muchas partes del mundo, debido al alto costo de la vida. Pero las madres 

afectadas deben tener en cuenta ciertos principios. 

 

Tito 2:5 nos dice que la voluntad de Dios para las mujeres es que sean en 

primer lugar “trabajadoras en el hogar”. Por lo tanto, ninguna madre debe 

descuidar sus responsabilidades domésticas para ejercer una profesión fuera 

del hogar. El Señor, su esposo y sus hijos deben ser siempre los primeros en 

su afecto y devoción, es en ese orden. Su trabajo (si es que tiene que asumir 

alguno) debe ser la prioridad número cuatro, después de los tres anteriores. 

 

Las mujeres casadas que no tienen hijos en casa pueden ir a trabajar sin 

mayores problemas. 

 

En la actualidad, las madres con niños pequeños suelen tener dos razones 

para ir a trabajar: 

 

1. Para sobrevivir, cuando los ingresos del marido no son suficientes para 

cubrir las necesidades de la familia. 

2. Por lujo, porque el marido y la mujer quieren disfrutar de un nivel de vida 

más alto. 

 



27 

 

Si puedes decir honestamente ante Dios que en tu caso la razón es la 

supervivencia, entonces puedes estar segura de que Dios te dará una gracia 

especial para todas tus responsabilidades familiares. 

 

Sin embargo, si la verdadera razón es el lujo, entonces debo advertirte que 

estás en un verdadero peligro. Puede pasar que coseches las consecuencias 

recién muchos años después, cuando tus hijos se hayan ido de casa y se 

hayan vuelto rebeldes e inútiles para Dios. Entonces será demasiado tarde 

para hacer algo al respecto. 

 

Dios es mi testigo de que estoy predicando sólo lo que he practicado. Mi 

esposa trabajaba como médica cuando nació nuestro primer hijo en 1969. En 

ese momento, nuestro único ingreso era lo poco que yo recibía de mes en 

mes, y no teníamos ahorros en absoluto. Pero decidimos que mi esposa 

dejaría su trabajo y se quedaría en casa para cuidar de la familia. Durante los 

28 años siguientes, ella nunca tomó un trabajo, sino que se quedó en casa y 

educó a nuestros cuatro hijos para que amaran y siguieran al Señor. ¿Cuál 

fue el resultado? Hoy, tenemos la alegría de ver que nuestros cuatro hijos 

nacieron de nuevo, se bautizaron y siguen al Señor y dan testimonio de Él. 

Semejante bendición es mucho mayor que los tres o cuatro millones de 

rupias que mi esposa podría haber ganado como médica en 28 años. Hoy no 

nos arrepentimos en absoluto. Damos nuestro testimonio aquí sólo para 

animar a otras madres que están buscando la voluntad del Señor en esta 

área. 

 

Un verdadero discípulo también tendrá cuidado con las revistas y libros 

que los miembros de su familia se llevan a casa y el tipo de programas 

de televisión y vídeos que ven [también existe el peligro por medio del 

internet, celulares y tablets]. El esposo, como cabeza del hogar, debe 

ser como un estricto portero que se asegura de que nada mundano 

entre en su casa. Tiene que ser como el jefe del departamento de 

control de calidad de una fábrica que examina cada producto y lo 

certifica. Los padres que quieren que sus hijos sean discípulos del 

Señor deben asegurarse de no ceder a los caprichos y fantasías de sus 

hijos en tales asuntos, porque eso no es amor, sino necedad e 

infidelidad al Señor. 

 

La fortaleza de cualquier congregación se encuentra en la fortaleza de sus 

hogares. Si los hogares son débiles, la congregación es débil. La fortaleza de 

una congregación no reside en el volumen alto de la música ni en el canto 



28 

 

melodioso ni siquiera en la buena predicación, sino en la devoción de los 

hogares que constituyen esa congregación. 

 

Construyamos hogares que glorifiquen a Jesucristo. 

 

 

---- El discipulado y el dinero ---- 
 

Ningún siervo puede servir a dos señores; porque o aborrecerá a uno y 

amará al otro, o se apegará a uno y despreciará al otro. No podéis servir 

a Dios y a las riquezas (el dios Mammón) (Lucas 16:13). 

 

Aquí nuestro Señor dejó en claro que el amo alternativo de Dios es el espíritu 

de Mammón (dinero y riquezas materiales). El amo alternativo no es 

Satanás, porque ningún discípulo de Jesús está en peligro de amar a 

Satanás e imaginar que ama a Dios al mismo tiempo. Pero ese peligro existe 

en lo que respecta al espíritu de Mammón. 

 

Mientras vivamos en el mundo, tenemos que lidiar con el Mammón todos los 

días. Y si no tenemos cuidado, como discípulos de Jesús, enfrentamos el 

peligro de imaginar que podemos amar a Dios y al Mammón al mismo 

tiempo. 

 

El dinero puede apoderarse fácilmente de nosotros e impedirnos ser 

discípulos del Señor. Por lo tanto, no podemos tener una actitud neutral 

hacia el dinero, al igual que no podemos tener una actitud neutral hacia 

Satanás. O somos discípulos del Señor Jesús o discípulos del Mammón. ¡No 

podemos ser discípulos de ambos! O buscamos agradar a Dios o buscamos 

ganar dinero. Estos dos son opuestos, al igual que los polos norte y sur de 

un imán. Si nos sentimos genuinamente atraídos por Dios, nos alejaremos 

del dinero. Para amar a Dios plenamente hay que “odiar” al Mammón. ¡O se 

acepta esta afirmación como cierta o se acusa a Jesús de haber mentido! 

 

Despreciar el dinero significa que no te importa. Lo usas, pero no te apegas a 

él. En el cielo, las calles están hechas de oro. Aquí en la tierra, la gente se 

pone oro sobre la cabeza, pero en el cielo, el oro estará bajo nuestros pies. 

El cielo ha sido preparado para aquellos que han aprendido a poner el dinero 

bajo sus pies en la tierra misma. 

 



29 

 

Jesús hizo declaraciones radicales a sus discípulos sobre muchos temas. 

Dijo que, si nuestro ojo derecho nos haría codiciar, debíamos "arrancarlo". 

Con ello nos estaba diciendo cuan grave que lo es codiciar con nuestros 

ojos. En el mismo sentido Jesús dijo que, para seguirlo, teníamos que "odiar" 

a nuestros parientes. Con ello indicó que las principales objeciones para 

seguirlo a Él, vendrían de nuestros familiares. Exactamente de la misma 

manera, Jesús también hizo una declaración radical aquí sobre el dinero. 

Dijo que para amar a Dios hay que "odiar" el dinero. El dinero se aferra a las 

manos de muchos cristianos. Por eso no pueden aferrarse a Dios. Y por eso 

nunca siguen el camino del discipulado. Muy pocos creyentes han tomado en 

serio estos mandamientos.  

 

El Señor no llamó a sus discípulos a ser ascetas que viven en la jungla, 

renunciando al matrimonio, al trabajo, a la propiedad y al dinero. Los 

cristianos no son discípulos de Juan el Bautista, sino de Jesús. Y Jesús 

trabajó durante la mayor parte de su vida como carpintero para ganar dinero 

y así mantener a su familia terrenal. 

 

Jesús era equilibrado en su actitud hacia las cosas terrenales. Podía hacer 

vino en abundancia en una fiesta de bodas, y también podía ayunar por 40 

días. Un verdadero discípulo también sabrá cómo disfrutar de una buena 

comida y también cómo ayunar cuando sea necesario. 

 

El amor al dinero es algo que se encuentra dentro de todos nosotros. El que 

piensa que no ama el dinero se engaña a sí mismo o es un mentiroso, 

porque todo ser humano ama el dinero. La Biblia dice que "el amor al dinero 

es la raíz de toda clase de males". Sólo el Señor puede librarnos de él. 

 

En la Biblia hay muchos ejemplos de personas que empezaron bien pero 

luego perdieron lo mejor de Dios por ir en pos del dinero. Lot fue a Sodoma 

para ganar dinero y destruyó a toda su familia. Balaam se destruyó a sí 

mismo al profetizar por dinero. Giezi perdió la oportunidad de convertirse en 

profeta de Dios porque fue en pos del dinero de Naamán. Demas dejó a 

Pablo porque amaba las cosas de este mundo (2 Timoteo 4:10). Ha habido 

muchos casos similares en la historia de la cristiandad. 

 

Rectitud en los asuntos económicos 

 
Si alguien ha sido injusto en asuntos financieros en sus días de inconverso, 

después de convertirse no puede decir que, como Dios le ha perdonado su 



30 

 

pasado, no necesita esforzarse para corregir sus errores pasados. El dinero 

robado (u objetos) debe ser devuelto, lo antes posible después de la 

conversión. Las deudas también deben ser pagadas lo antes posible. Incluso 

si tiene que abstenerse de algunas comidas o vender algo innecesario de su 

casa; debe hacerlo y resolver esos asuntos rápidamente. Esa es la manera 

de un discípulo. 

 

Tal vez no tenga suficiente dinero para hacer la restitución. Siempre puede 

comenzar pagando un poco, tal vez solo diez rupias, cada mes. Dios honrará 

a quienes lo honran. La Biblia dice que donde hay voluntad, Dios nos acepta 

según lo que podamos hacer (2 Corintios 8:12). Fue cuando Zaqueo 

prometió hacer la restitución que Jesús dijo que la salvación había llegado a 

él, no antes (Lucas 19:9). Dios nunca puede bendecir la injusticia. Muchos 

cristianos no crecen espiritualmente porque no han hecho la restitución. 

 

Romanos 13:8 nos exhorta a no deberle nada a nadie. Si hemos pedido 

dinero prestado, debemos devolverlo lo antes posible. Una de las 

bendiciones que Dios prometió a los israelitas fue que si le obedecían 

nunca tendrían que pedir dinero prestado (Deuteronomio 28:12). 

Comprar cosas a crédito es simplemente otra forma de pedir prestado y 

endeudarse. Es mejor vivir sin algún artefacto que vivir sin la bendición de 

Dios. 

 

¿Qué pasa con los préstamos de un banco? ¿Es correcto pedir un préstamo 

para construir una casa o para comprar un vehículo? El principio que hay que 

tener en cuenta aquí es el principio de la "balanza". Si tienes una propiedad - 

que corresponde al valor del monto que pediste prestado - en el otro lado de 

la “balanza” (como una casa, un coche o una moto), entonces en realidad no 

estás endeudado, porque tienes algo de igual valor que mostrar por el dinero 

que pediste prestado. Si te mueres repentinamente, tu esposa no tendrá que 

cargar con una deuda. La casa (o el vehículo) se puede vender y pagar la 

deuda. Sin embargo, si pediste dinero prestado para celebrar una boda y lo 

gastaste todo, no tienes nada que mostrar en el otro lado de la “balanza”. 

Entonces estás endeudado. Este es el tipo de deuda que debemos evitar. 

 

Muchos cristianos son muy tontos cuando se trata de gastar dinero para sus 

bodas. Muchas parejas casadas comienzan su vida matrimonial con la 

maldición de una deuda que pesa sobre sus cabezas, solo porque querían 

tener una gran recepción el día de su boda. Puede pasar que les lleve 

muchos años para saldar esa deuda, y esto ocurrió porque querían 

impresionar a la gente con una gran fiesta. Tenían miedo de lo que diría la 



31 

 

gente si hubieran tenido una recepción sencilla, pero no tenían miedo de lo 

que Dios pensaría del hecho de estar endeudados durante varios años 

después. Alabo a Dios por aquellos creyentes que fueron lo suficientemente 

valientes para tener una recepción de boda con solo café y galletas, porque 

eso era todo lo que podían permitirse. Si tienes los recursos para tener una 

gran recepción de boda, puedes hacerlo. Pero es una deshonra para Dios si 

tienes que endeudarte para tener tal evento grande. Esto puede sonar 

radical, pero el discipulado es algo radical. 

 

La dote es otro mal que se encuentra entre muchos creyentes. Ningún 

verdadero discípulo de Jesús pedirá jamás una dote a una muchacha o a sus 

padres como condición para casarse con ella. No hay nada de malo en que 

el padre de la muchacha le dé un regalo después de que se case. ¡Pero es 

totalmente incorrecto hacer del dinero un factor para decidir sobre un 

matrimonio! El sistema actual de dotes en la India es satánico. Sin embargo, 

encontramos cristianos en casi todas las denominaciones (evangélicas y 

liberales) que reciben la dote. 

 

El francés infiel, Voltaire, después de observar a los cristianos en Europa 

durante muchos años en el siglo XVIII, dijo que, independientemente de las 

doctrinas en las que diferían las muchas denominaciones cristianas, todas 

tenían la misma doctrina en lo que se refería al dinero: a todas les 

encantaba. En lo que se refiere a la dote, también todas tienen la misma 

doctrina: ¡les encanta!  

 

Es más importante para ellos tener la visión bíblica “correcta” sobre la dote 

que sobre el bautismo en agua, porque según ellos, uno puede entrar en el 

reino de Dios, incluso si sólo es bautizado cuando es un bebé. Pero ningún 

codicioso puede entrar jamás en el reino de Dios (según 1 Corintios 6:10). 

 

El contentamiento con lo que Dios nos ha dado es otra parte importante de la 

devoción. Todos los discípulos de Jesús deben aprender a vivir dentro del 

círculo de los ingresos que ganan. Dios es Quien determina cuánto ganan 

Sus hijos. Por lo tanto, no debemos compararnos con otros cristianos que 

ganan más. La Biblia dice que quienes se comparan con los demás son 

insensatos (2 Corintios 10:12). Vivir dentro del círculo que Dios ha trazado a 

nuestro alrededor significa, por ejemplo, que no compremos cosas que no 

podemos permitirnos, sólo porque otras familias las tienen en sus casas. 

Debemos aprender a estar satisfechos con lo que podemos permitirnos. 

 



32 

 

Considere la actitud de María, que dio a luz a Jesús en un establo. No tenía 

una habitación limpia ni privacidad cuando dio a luz a su bebé. Pero no se 

quejó. Se humilló y aceptó lo que Dios le había asignado. Eso es estar 

contento dentro de nuestro círculo. 

 



33 

 

Fidelidad en asuntos de dinero 

 
No es suficiente que vivamos dentro de nuestros ingresos, evitemos las 

deudas y seamos justos en asuntos de dinero. Debemos luego continuar 

siendo fieles con el dinero que Dios nos da. 

 

Deuteronomio 8:18 nos dice que es Dios quien nos da el poder para hacer 

riquezas. Nunca debemos olvidarlo. Dios pudo haber permitido que nacieras 

en una familia de mendigos. Pudo haber permitido que fueras estúpido o 

retrasado mental. Nunca debemos olvidar que Dios es Quien nos dio la 

capacidad intelectual y la inteligencia que nos permitió ganar riquezas. 

 

La fidelidad con el dinero implica reconocer, en primer lugar, que todo lo que 

hemos ganado pertenece a Dios, no sólo el 10% (como lo entendían en el 

Antiguo Testamento), sino TODO, como nos enseñó Jesús. Nada es nuestro. 

Por eso debemos ponerlo todo en el “altar” y devolvérselo a Dios. Y debemos 

utilizar lo que Él nos devuelve, frugal y fielmente, para nuestras necesidades 

terrenales. 

 

En la alimentación de los 5000 (Marco 6:44) aprendemos al menos dos 

lecciones. En primer lugar, que un poco es suficiente para satisfacer todas 

nuestras necesidades, si es bendecido por Dios. En segundo lugar, que Dios 

odia el despilfarro. Jesús dijo a sus discípulos que recogieran los panes y los 

peces que sobraban, para que nada se desperdiciara. Nuestro Señor podría 

haber adoptado la actitud de que, puesto que Su Padre había multiplicado 

los panes y los peces tan abundantemente, bien podía dejar lo que sobraba 

tirado en la ladera de la montaña para que se desperdiciara. Pero no lo hizo. 

El hecho de que Dios nos haya bendecido abundantemente no significa que 

podamos ser descuidados con nuestros gastos. 

 

¿Tiras cosas a la basura sólo porque están un poco dañadas? Esa es la 

actitud de los ricos. Un hombre fiel tratará de reparar los artículos dañados. 

¿Crees que la espiritualidad no tiene nada que ver con estos asuntos? 

Ciertamente que sí, tiene mucho que ver. 

 

Como discípulos de Jesús, debemos ser disciplinados en nuestros hábitos de 

gasto. El esposo, como cabeza del hogar, debe ser quien se encargue de las 

finanzas del hogar. Es su responsabilidad asegurarse de que se eliminen los 

gastos innecesarios. Debe explicarle a su esposa cuando no pueden 

permitirse comprar ciertas cosas que ella tal vez quiera comprar. 



34 

 

 

Sólo el que es fiel en lo poco, entonces lo será en lo mucho. Este es un 

principio fundamental de Dios: 

 

Si no somos fieles en lo poco y en lo material, Dios no nos dará las 

verdaderas riquezas: las riquezas de la revelación de su Palabra y las 

riquezas de su naturaleza. 

 

Si queremos progresar espiritualmente, debemos aprender a evitar todo 

desperdicio. Si quieres ser un siervo fiel de Dios, entonces no desperdicies 

dinero en compras innecesarias. No desperdicies dinero en grandes comidas 

o en un estilo de vida lujoso. No tires cosas que todavía se pueden usar. Si 

no las necesitas, al menos dáselas libremente a las personas más pobres. 

 

Lucas 14:33 nos dice que no debemos poseer nada. Podemos tener muchas 

cosas, pero no debemos poseer ninguna de ellas. Así que, si algo costoso 

nuestro es robado o estropeado, no debemos preocuparnos por ello, porque 

en realidad no es nuestro. Solo somos administradores de las posesiones de 

nuestro Señor. Dios nos da muchas cosas para que las usemos todas para 

Su gloria, pero aquí en la tierra sólo somos peregrinos. 

 

Un hombre no puede tener un corazón puro a menos que haya entregado 

todo a Dios. Un corazón puro es diferente de una conciencia limpia. Una 

conciencia limpia viene por ser justo en asuntos de dinero, pero un corazón 

puro viene por ser fiel en asuntos de dinero. Puede que tengas una 

conciencia limpia, pero tu corazón puede estar apegado a alguna posesión 

terrenal o a un trabajo. Entonces no puedes decir que amas a Dios con 

TODO tu corazón. Entonces tu corazón no es puro. 

 

Dar a Dios 
 

Los israelitas dieron al Señor alrededor del 15% de sus ingresos: sus 

diezmos (10%) más otras ofrendas. El principio detrás del "diezmo" según 

Deuteronomio 14:22-23 es enseñarte a poner siempre a Dios primero en tu 

vida. Cuando los israelitas recogían su cosecha, tenían que darle a Dios el 

10% de ella, como un reconocimiento del hecho de que habían recibido todo 

de Él y querían darle el primer lugar en sus vidas. Pero gradualmente el 

diezmo se convirtió en un ritual y una carga, ¡como lo es para muchos 

creyentes hoy! 

 



35 

 

Bajo el nuevo pacto, el mismo principio permanece: dar a Dios el primer lugar 

sobre el Mammón. Pero, ¿cuánto debemos dar a Dios ahora? El Nuevo 

Testamento dice que debemos dar según Dios nos haya prosperado (1 

Corintios 16:2). Pero lo importante ahora es que todo lo que se da debe 

darse con alegría (2 Corintios 9:7). 

 

Lucas 6:38 nos dice que, si damos, también se nos dará. Pero si das con la 

esperanza de recibir a cambio, entonces puede ser que te vas a decepcionar 

- porque Dios ve el motivo por el cual estás dando y entonces puede suceder 

que no recibas nada de Él. Sólo aquellos que dan alegremente esperando no 

recibir nada a cambio son los que realmente recibirán lo mejor de Dios. 

 

Una vez escuché de un hermano que, aunque no ganaba mucho, nunca 

parecía faltarle nada de lo que necesitaba en su hogar y tampoco estaba 

endeudado. Cuando alguien le preguntó cuál era el secreto de su vida, dijo: 

"De lo que Dios me da, le devuelvo una parte con una pala y Él me devuelve 

con otra con otra pala. ¡Y he descubierto que Dios tiene la pala más grande!" 

Siempre recibimos más de Dios de lo que le damos. 

 

2 Corintios 9:6 dice: “El que siembra escasamente, también segará 

escasamente; y el que siembra generosamente, generosamente 

también segará”. 

 

Es bien sabido que en todas partes donde predico, predico en contra del 

diezmo. Pero lo que la gente no se ha dado cuenta es que predico algo más 

difícil que el diezmo: dar el 100% a Dios con alegría. Esto es lo que enseñó 

Jesús. Él les dijo a los fariseos que estaban bajo la Ley que dieran el 10% a 

Dios (Mateo 23:23). Pero les dijo a sus discípulos, que después del 

Pentecostés, iban a estar bajo el nuevo pacto y que entonces dieran “todo” 

(Lucas 14:33). Esto es lo que yo también he buscado a practicar y a predicar 

durante los últimos 60 años. 

 

Si honramos a Dios, Él nos honrará. Si buscamos primero el reino de Dios y 

su justicia, todas las cosas terrenales que necesitamos en esta vida nos 

serán añadidas (Mateo 6:33). Dios no es necio al darnos todo lo que 

queremos, porque es más sabio que nosotros, los padres terrenales. Pero es 

fiel al darnos todo lo que necesitamos. Hay una gran diferencia entre lo que 

necesitamos y lo que queremos. La promesa en Filipenses 4:19 es que 

Dios suplirá todas nuestras necesidades. 

 



36 

 

También debemos aprender a ser sabios al dar. Muchos pobres dan 

fielmente, pero no sabiamente. Dan dinero para lo que creen que es la obra 

de Dios. Pero su dinero sólo permite que algún obrero cristiano infiel en 

algún lugar viva a lo grande. Esas personas pobres pueden ser sinceras, 

pero no son sabias. Debemos saber exactamente a dónde va nuestro 

dinero y cómo se gasta. 

 

Dar a los pobres 
 

Se nos ha ordenado "hacer el bien a todos, y mayormente a los de la 

familia de la fe" (Gálatas 6:10). Tenemos la responsabilidad de ayudar a los 

pobres entre los creyentes de todo el mundo, pero debemos tener cuidado 

de no atraer a la congregación a personas cuyo principal objetivo sea 

obtener algún beneficio económico de las personas generosas de la 

congregación. La única manera de evitar ese peligro en un país pobre como 

la India es asegurarse, en primer lugar, de que la persona demuestre ser un 

verdadero hermano en un cuerpo local de creyentes. Sólo entonces se le 

debe ayudar económicamente. De lo contrario, estaremos añadiendo 

parásitos a la congregación y no discípulos. 

 

En Hechos 4:34 leemos que no había ni una sola persona necesitada 

entre los primeros cristianos, porque los que tenían riquezas ayudaban 

a los pobres. Nadie obligaba a los ricos a dar a los pobres. Ellos daban 

libremente, de corazón. 

 

Pero muchos creyentes no tienen sabiduría para ayudar a los pobres. Dan 

tontamente con una generosidad del alma, a las personas equivocadas. Esto 

da como resultado no sólo que se desperdicie el dinero del Señor, sino 

también que se añadan parásitos a la congregación, que vienen sólo en 

busca de la ayuda que los ricos pueden dar. Muchos creyentes ricos dan 

mucho de este tipo de dinero con el objetivo de hacerse populares entre los 

pobres y atraer a esos pobres hacia sí. Si se dan pequeñas cantidades y de 

manera ocasional, puede que no sea algo serio. Pero siempre que se planee 

dar grandes cantidades o apoyo regular a alguien de la congregación, 

siempre es mejor buscar el consejo de algún fiel hermano mayor que tenga 

más sabiduría que uno. Además, es más probable que esos ancianos sepan 

quiénes son los más necesitados en la congregación. 

 

Los primeros cristianos eran lo suficientemente humildes como para 

reconocer su falta de sabiduría en tales asuntos. Por eso dieron sus ofrendas 

a los apóstoles para que las distribuyeran entre los pobres. Pero esos 



37 

 

apóstoles nunca tocaron nada de ese dinero. Pedro y Juan, que recibieron 

todo este dinero lo pasaron fielmente, a los necesitados, de manera que 

pudieron decirle una vez a un pobre mendigo: "No tengo plata ni oro". Todo 

el dinero pasó por sus manos, sin que nada se les pegara. Por eso retuvieron 

la unción del Espíritu Santo hasta el final de sus vidas. La historia es muy 

diferente hoy en día, cuando mucho dinero queda en manos de los 

predicadores. 

 

¿Qué tal si le prestamos dinero a quienes quieren pedirnos dinero prestado? 

Recuerdo que cuando trabajaba en la Marina, un creyente de nuestra 

congregación local se me acercó un día para pedirme un préstamo. Yo sabía 

que la Palabra de Dios dice: “Al que te pida, dale; y al que quiera tomar de ti 

prestado, no le vuelvas la espalda” (Mateo 5:42). El hombre me dijo que me 

iba a devolver el préstamo el mes siguiente. Así que le di lo que quería. Pero 

al mes siguiente no pudo devolver el préstamo y me pidió más. Yo ganaba 

un buen sueldo, vivía de manera muy sencilla y no tenía familia. Así que 

tenía mucho dinero de sobra. Le di más dinero, y otra vez al mes siguiente, 

me lo pidió aún más. Un poco más tarde, este hombre reincidió y comenzó a 

beber y a malgastar su dinero. Cuando vi eso, le dije que, si tenía dinero para 

darle al diablo de esa manera, bien podría devolverme el préstamo, para que 

yo pudiera devolver ese dinero al Señor. Él se enojó mucho conmigo y me 

dijo que lo estaba acosando. Así que dejé de pedirle que me devolviera el 

préstamo. 

 

Luego me acerqué al Señor y le pregunté en qué me había equivocado. Él 

me mostró mi error diciéndome: "Trataste ese dinero como si fuera tuyo. En 

realidad, era Mío. Debiste haberme consultado antes de darlo, incluso como 

un préstamo". 

 

Si alguien me hubiera dado diez mil rupias para que las guardara en un lugar 

seguro, y tú, sabiéndolo, vinieras y me pidieras un préstamo de ese dinero, te 

habría dicho que tendría que preguntarle al dueño del dinero antes de 

dártelo, porque no era mi dinero. Pero no lo hice en el caso mencionado 

anteriormente, porque no reconocí que mi dinero era del Señor. Si realmente 

lo hubiera entregado todo (al Señor), como ordenó Jesús (Lucas 14:33), 

entonces le habría dicho a ese hombre que todo lo que tenía era del Señor y 

que tenía que consultarle al Señor al respecto. Pero en lugar de eso, obedecí 

mecánicamente al pie de la letra esta Escritura (Mateo 5:42) y así perdí parte 

del dinero del Señor. Incluso el diablo citó cierta vez unos versículos a Jesús. 

Yo debería haber comparado la Escritura con la Escritura. 

 



38 

 

Sin duda debemos estar dispuestos a dar a los necesitados, pero 

debemos preguntarle al Señor al respecto de cada caso. Debemos vivir 

de "toda palabra que sale de la boca de Dios". Cuando nos 

encontramos con alguien que está realmente en necesidad; si 

buscamos al Señor, recibiremos una respuesta en nuestro espíritu 

sobre darle o no el dinero. El hombre que te pide ayuda puede ser "un 

hijo pródigo" a quien Dios está disciplinando "entre los cerdos". Si es 

así, cualquier dinero que le des solo le impedirá regresar a la casa del 

Padre y esto no le ayudará. 

 

Gracias a Dios que hoy no tenemos que vivir bajo la Ley con sus reglas 

y regulaciones, sino que estamos bajo la guía del Espíritu Santo, quien 

nos dirá en cada situación, dinámicamente, lo que debemos hacer o no 

hacer. 

 

Obreros cristianos a tiempo completo 

 
1 Corintios 9:14 nos dice que el Señor ha ordenado acerca de los que 

predican el evangelio que vivan del mismo evangelio. Pero Pablo luego dijo 

en los versículos 15 al 18 que él no quería ese tipo de sustento para sí 

mismo, porque trabajaba según el principio de sustentarse a sí mismo y 

servir a la vez al Señor. Por eso Pablo podía hablar libremente a los 

cristianos corintios acerca de dar dinero al Señor, porque él nunca recibió 

ningún apoyo financiero de ellos para sí mismo. Los instó a dar su dinero a 

los creyentes pobres que estaban en necesidad. 

 

Nunca encontramos que Jesús o alguno de los apóstoles pidieran a alguien 

que los apoyara a ellos o a su propio ministerio económicamente. Hablaron 

solamente de dar dinero a los pobres (ver Marcos 10:21; Juan 13:29; 2 

Corintios 8 y 9 y Gálatas 2:10). Esta es la manera de discipular en asuntos 

de dinero. 

 

Este mensaje es especialmente necesario para los obreros cristianos de 

tiempo completo hoy en día, porque muchos de ellos piden sin vergüenza e 

incluso presionando a los creyentes para que los apoyen a ellos y a su 

ministerio, ¡incluso llegando al extremo de decir que Dios castigará a 

aquellos que no den! Este no es el camino de Dios. El camino de Dios es 

aquel en el que gastamos nuestro tiempo y energía regando (cuidando) a 

otros y luego Dios nos riega (cuida) a nosotros (Proverbios 11:25). Este es 

el camino de la fe en Dios, donde no dependemos de los hombres. 



39 

 

 

Cuando trabajaba en la Marina de la India, era la Marina la que se ocupaba 

de mi salario y de todas mis necesidades corporales. No tuve que ir a pedirle 

ayuda financiera a nadie más. ¿No es Dios más grande que la Marina o 

cualquier otro empleador? Si somos realmente siervos de un Dios 

Todopoderoso, ¿tenemos que ir a pedir ayuda a los hombres mortales? Es 

un insulto a la dignidad de nuestro Dios cuando Sus siervos van a mendigar 

dinero a otros creyentes. Dios es celoso de que Sus siervos dependan solo 

de Él y no de los hombres. 

 

Permítanme ilustrarlo: supongamos que un occidental, vestido de traje, llega 

un día a su casa y se presenta como el Embajador de los Estados Unidos de 

América. Si luego le dice que su país está pasando por una crisis financiera y 

le pide que contribuya con alguna cantidad de dinero (por pequeña que sea) 

para las necesidades de su país, ¿qué pensarías? Inmediatamente sabrías 

que es un embaucador, que está tratando de engañarte. ¿Por qué? ¡Porque 

sabes muy bien que el gobierno de los EE. UU. nunca descendería al nivel 

de mendigar dinero a la gente yendo de puerta en puerta! 

 

Ahora, imagínate si un hombre viniera a tu casa o te enviara una revista, y se 

presentara como un embajador del Señor Jesucristo y te dijera que el reino 

de Dios está necesitado de dinero y te pidiera que ayudes a Dios para salir 

de un aprieto, dando cualquier cantidad para Su obra. ¿Le creerías? ¿Por 

qué le creerías? Porque consideras que el reino de Dios es muy inferior al 

gobierno de los EE. UU le darías algo. ¡Esa es una triste verdad! Y esa es la 

razón por la que los estafadores que se hacen pasar por "siervos de Dios" 

son capaces de engañar a miles de creyentes hoy en día. 

 

¡Qué vergüenza que muchos de los llamados “siervos de Dios” hayan 

rebajado la dignidad del reino de Dios a un nivel tan bajo! Esto se debe 

a que ellos mismos no se han convertido en discípulos de Jesús en 

cuestiones de dinero. Por lo tanto, obviamente tampoco pueden hacer 

discípulos de Jesús a nadie más en cuestiones de dinero. 

 

Hoy en día, muchos predicadores (no solo en la India) han comenzado 

escuelas bíblicas y orfanatos, no para ayudar a otros, sino solo para ganar 

un salario sustancial ellos mismos y permitir que sus familias vivan con un 

alto nivel de vida. ¡Ellos envían regularmente gloriosos informes del éxito de 

sus labores a través de boletines a países extranjeros para recaudar el 

"poderoso dólar"! La búsqueda del dinero ha destruido a muchos siervos de 

Dios en nuestra tierra de la India. 



40 

 

 

El dinero dado para la obra del Señor es el más sagrado de todos los fondos 

del mundo. Si tomamos parte de ese dinero para nuestro uso personal o 

familiar, sin que haya sido dado específicamente para ese propósito, 

entonces corremos un gran peligro. Corremos el riesgo de perdernos 

eternamente. Podemos perder nuestro derecho de primogenitura por un plato 

de avena (dinero). 

 

Hay una gran necesidad de que los obreros cristianos vivan frugalmente. 

Esto también es parte de estar libres del amor a Mammón. He visto obreros 

cristianos que son muy cuidadosos cuando se trata de gastar dinero de su 

propio salario. Pero son derrochadores cuando se trata de gastar el "dinero 

de la misión". Algunas viudas pobres en los Estados Unidos envían sus 

dádivas para la obra del Señor en la India. Y el obrero cristiano de la India 

usa ese dinero para construirse una casa cara y comer comidas suntuosas, 

etc. Esto es infidelidad. Esta es la razón principal por la que tales obreros no 

tienen una voz realmente profética cuando hablan. 

 

¿Por qué la congregación en la India carece de profetas? ¿Es posible que el 

Señor no se preocupe por esta tierra de unas1400 millones de personas y 

que no haya enviado ningún profeta a esta tierra en nuestros días? El Señor 

ciertamente se preocupa por la India y probablemente llamó a muchos para 

ser profetas en nuestra tierra. Pero la mayoría de ellos han vendido su don 

profético a Mammón y han seguido el camino de Balaam y Giezi. El resultado 

es que casi no quedan profetas auténticos hoy en día. 

 

La Iglesia en la India necesita aprender a valerse por sí misma. Y para este 

propósito, puede acontecer que el Señor un día detenga todo el dinero 

extranjero que entra para la obra cristiana en la India. Si el Señor hace eso, 

los mercenarios quedarán expuestos de inmediato, porque huirán de la obra 

que están haciendo. Entonces quizás surjan verdaderos profetas, la 

congregación del Señor Jesucristo será edificada, y el Nombre del Señor 

será glorificado en nuestra tierra. 

 

Si Dios te ha llamado a servirle a tiempo completo, asegúrate de ser de 

verdad un siervo de Dios y nunca te conviertes en un siervo de los hombres. 

Cuando los ricos comiencen a darte dinero personalmente, será fácil para ti 

comprometer el mensaje de Dios, de modo que nunca digas nada que los 

ofenda. La Biblia dice en 1 Corintios 7:21 y 23, que somos comprados por 

un precio y nunca debemos convertirnos en siervos de los hombres. Muchos 



41 

 

creyentes podrían tratar de convertirte en sus esclavos por medio de sus 

dádivas. Debes tener mucho cuidado con ellos. 

 

Otras áreas 

 
Una de las áreas en las que la fe y la lealtad de muchos cristianos hacia el 

Señor se está poniendo a prueba en la India hoy en día, es cuando los no 

cristianos se acercan a ellos para pedirles dinero para celebrar sus 

festividades religiosas. Un discípulo de Cristo debe ser amable pero firme en 

esos momentos y decir que, aunque gustosamente daría dinero para 

cualquier colecta que se haga para los pobres, no puede dar para las 

festividades religiosas no cristianas, porque no cree en ellas. En algunos 

lugares de la India actual, tal negativa puede incluso poner en peligro la vida 

de un cristiano. En esos casos, el discípulo debe ser sabio. No debe negar al 

Señor a cualquier precio. Pero si la gente le obliga a dar dinero, como lo 

haría un ladrón, entonces no tiene por qué condenarse a sí mismo, porque 

Dios entiende Su situación. 

 

Otro problema que muchas personas enfrentan en nuestra tierra es el de 

tener que dar dinero (coimas) a los funcionarios del gobierno para obtener un 

permiso legítimo, una licencia o una autorización, etc. Muchos predicadores 

tienen miedo de predicar sobre este tema por temor a perder su reputación 

de "santidad". Pero hay una gran necesidad de una enseñanza clara sobre 

este asunto, ya que los cristianos se enfrentan a este problema todos los 

días en nuestra tierra. Así que aquí hay un consejo sensato que me gustaría 

dar, que puede quitar una carga innecesaria de culpa de los hombros de 

muchos creyentes. 

 

Hay tres niveles en los que las personas pueden vivir, como leemos en 1 

Corintios 6:12 y 10:23: 

 

1. Ilícito. Aquí es donde se practica la injusticia. 

 

2. Lícito. Éste es el nivel mínimo de rectitud. 

3. Rentable. Éste es el nivel más alto de fe. 

 

Obviamente nunca debemos descender al nivel de hacer algo ilegal. 

 



42 

 

Por lo tanto, nunca debemos dar dinero a nadie para que haga algo injusto. 

Eso sería engañar al gobierno (o a la organización), y lo que usted da sería 

un soborno. 

 

Pero ¿qué pasa si un funcionario le pide dinero para darle un permiso para 

algo que es perfectamente legal y usted se lo da para evitar la molestia de 

volver una y otra vez a esa oficina? En tal caso, usted no está engañando a 

nadie. Está dando voluntariamente su propio dinero. Esto podría compararse 

con dar una "propina" a un camarero en un restaurante; o quizás más 

exactamente, con darle su dinero a un bandido que le apunta con una 

pistola. Usted le daría al bandido su dinero para salvar su vida. La única 

diferencia en este caso es que el funcionario le dio un ultimátum y no una 

pistola. Todavía era un “robo a plena luz del día”. Pero al menos no hiciste 

nada injusto para tu propio beneficio y no engañaste a nadie. Ese es el 

segundo nivel, el nivel legal. 

 

Sin embargo, otro hermano, en una situación similar, puede tener fe para 

creer que el Señor le conseguirá la autorización sin la necesidad de darle 

dinero al funcionario. Este es el nivel más alto. Pero no todos pueden tener 

este nivel de fe. Aquellos que tienen tal fe pueden vivir en este nivel. Pero no 

deben juzgar a otros que no tienen su nivel de fe. Esto se enseña claramente 

en Romanos 14. 

 

Sin embargo, debemos reconocer que puede haber ocasiones en las que, al 

tratar de escapar de una situación difícil, dando dinero a un funcionario 

corrupto, podría en realidad Dios haber querido hacer un milagro por 

nosotros, si tan solo hubiéramos confiado en Él. Por lo tanto, debemos 

buscar a Dios en cada situación difícil que enfrentemos y pedirle sabiduría 

para hacer lo que le agrada. Debemos esforzarnos por alcanzar la 

perfección. Pero no debemos sentirnos condenados si nuestra fe no se eleva 

al nivel de la fe de otro hermano. 

 

Salarios y ahorros 
 

¿Es correcto, cuando se busca un trabajo, buscar uno con el salario más 

alto? Eso está bien, siempre y cuando el trabajo no arruine de ninguna 

manera tu vida espiritual, tu cuerpo o tu alma. Sin embargo, si tu búsqueda 

de dinero implica sacrificar el reino de Dios o Su justicia, aunque sea un 

poco, entonces está mal. En realidad, es bueno buscar un trabajo con un 

salario alto, porque eso te permitirá tener más dinero disponible para la obra 

del Señor. Pero si un trabajo así significa que tu utilidad para el Señor 



43 

 

disminuye en términos de tiempo, entonces esa no puede ser la voluntad de 

Dios. Por lo tanto, uno debe ser cuidadoso al tomar una decisión en tales 

casos. 

 

Piensa en el caso de Balaam. Dios le había dicho claramente que no fuera al 

rey Balac. Pero cuando el rey le ofreció más dinero, Balaam quiso "buscar de 

nuevo la voluntad de Dios". Dios vio la codicia en el corazón de Balaam y le 

permitió ir. Hay muchos creyentes así también, que pretenden buscar la 

voluntad de Dios, pero sus corazones van tras sus deseos codiciosos. Dios 

les permite ir a donde quieran, porque Él conoce sus motivos. 

 

Muchos creyentes van a otros países en busca de trabajo, pero por 

diferentes razones. Uno puede ir para ayudar a sus familiares pobres en la 

India. Esa es una muy buena razón. Pero otro motivo sólo puede ser para 

ganar más dinero para sí mismo, mucho más allá de sus necesidades. El fin 

último de estos dos creyentes no será el mismo. El primero que fue por 

necesidad crecerá espiritualmente, mientras que el segundo que fue por 

codicia se desviará. 

 

¿Es correcto afiliarse a un sindicato en una fábrica y pedir a través de ellos 

un aumento de sueldo? No hay nada de malo en ello, siempre que no se 

incurra en violencia [Tengamos presente que la mayoría de los sindicatos son de 

tendencia comunista (izquierda)]. Siempre se puede pedir algo a las autoridades 

superiores, o enviarles una petición, un aumento de sueldo o una asignación. 

Pero nunca hay que volverse rebelde ni hacer huelga para conseguir lo que 

se quiere. Hay que tener fe en que Dios nos proveerá lo que necesitamos y 

así estar contentos con lo que recibamos. El método divino es orar y 

decirle al Señor que no estamos ganando lo suficiente para satisfacer 

nuestras necesidades. Entonces Dios proveerá para estas nuestras 

necesidades. 

 

¿Qué hay al respecto de ahorrar dinero para el futuro? ¿Puede un discípulo 

de Jesús tener una cuenta de ahorros, o depósitos a plazo fijo, o acciones de 

una empresa, o riqueza en otras formas? Jesús dijo que no debemos 

acumular tesoros para nosotros mismos en la tierra, sino en el cielo. Pero la 

pregunta aquí es ¿en qué aspecto puede un ahorro convertirse en "un tesoro 

acumulado para uno mismo"? No hay una respuesta fácil a esta pregunta y 

ciertamente no podemos establecer reglas para los demás. El Señor nos 

trata como adultos y nos hace responsables de decidir en qué momento algo 

se ha convertido en un tal tesoro. Una forma de averiguarlo es preguntarnos 

en qué pensamos con más frecuencia. Si es “dinero”, entonces el dinero se 



44 

 

ha convertido en nuestro tesoro. Si, en cambio, es “el Señor y su obra”, 

entonces nuestro tesoro está en el cielo, aunque tengamos muchas riquezas 

terrenales. 

 

La Biblia nos exhorta para que aprendamos de la hormiga cómo ahorrar para 

el futuro (Proverbios 6:6-11). Las hormigas no tienen un líder que las 

exhorte a guardar comida para la temporada de invierno. Tienen la sabiduría 

para hacerlo por sí mismas. Pero muchos creyentes no tienen esa sabiduría. 

Cuando de repente tienen un gasto grande e inesperado, tienen que 

mendigar o pedir prestado a otros. No habría habido necesidad de hacer eso, 

si hubieran sido cuidadosos con sus gastos en años anteriores y hubieran 

ahorrado algo para el futuro. Por eso es bueno tener algunos ahorros. [En 

momentos de inflación necesitamos mucha sabiduría.] 

 

Jesús no gastó todo el dinero que recibió como regalo en el mismo día que lo 

recibió. Él y sus discípulos ahorraron una parte. Judas guardó esos ahorros 

en una bolsa y los usaron cuando surgía una necesidad. ¿Qué porcentaje 

ahorraron? ¡Qué bueno que la Biblia no nos lo dice! Dios nos da libertad bajo 

el nuevo pacto en todos los asuntos. No estamos bajo ninguna ley. Debemos 

ser guiados por el Espíritu Santo. 

 

¿Es correcto tener una casa? Construir una casa requiere una cantidad 

considerable de dinero en estos días. Si Dios te ha dado la capacidad de 

ganar suficiente dinero para poder construir tu propia casa, tal vez Él quiera 

que ahorres dinero y construyas una casa. Pero ¿cómo puedes construir una 

casa si no ahorras dinero constantemente? No puedes esperar que el dinero 

caiga del cielo de repente. Así que tienes que ahorrar. 

 

Dios les dijo a los levitas en el Antiguo Testamento que nunca debían poseer 

alguna propiedad (Números 18:20). Pero a las otras once tribus de Jacob se 

les permitió poseer tierras. De la misma manera hoy, Dios puede permitir que 

un hermano construya una casa y decirle a otro que no debe hacerlo. La 

voluntad de Dios no es la misma para todos nosotros en estos asuntos. 

 

A dos de los hijos de Leví y a sus descendientes se les permitió tener carros 

para transportar los objetos del tabernáculo. Pero otro hijo de Leví y sus 

descendientes tuvieron que llevar sus objetos sobre sus hombros (Números 

7:7-9). De la misma manera, hoy Dios les da a algunos creyentes autos, 

mientras que otros de Sus hijos ni siquiera pueden permitirse una bicicleta y 

tienen que caminar. 

 



45 

 

La voluntad de Dios es diferente para cada creyente. Cada persona debe 

descubrir la voluntad de Dios para sí misma y vivir de cada palabra que sale 

de la boca de Dios, sin comparar su suerte con la de los demás. 

 

Si nos encontramos en una situación financiera complicada en la que no 

sabemos qué hacer, acudamos a Dios y pidámosle sabiduría. Él ha 

prometido dárnosla, si pedimos con fe (Santiago 1:5). 

 

Debemos entender los principios del uso del dinero que el Señor nos ha 

dado en Su Palabra. El Espíritu Santo nos mostrará cómo aplicar esos 

principios en cada situación. 

 

¡Caminemos todos por el camino del discipulado en este asunto tan 

importante: el dinero! 

 

- El discipulado y los asuntos de la congregación- 
 

Un discípulo de Jesús nunca puede ser un solitario. Siempre vivirá en 

comunión con otros discípulos en una congregación local. 

 

Jesús dijo que la marca principal de sus discípulos sería "el amor mutuo" 

(Juan 13:35). Esto es posible solo cuando el discípulo está relacionado con 

otros discípulos. Por lo tanto, no puede haber tal cosa como un discípulo 

solitario. 

 

Juan 12:24 deja en claro que solo el grano de trigo que no cae en la tierra y 

muere permanecerá solo. El grano que muere, sin embargo, dará mucho 

fruto: un discípulo encontrará otro, tales discípulos prepararan otros 

discípulos y así sucesivamente , para luego ser edificados juntos y así formar 

una congregación local que será una expresión del Cuerpo de Cristo. Todo 

discípulo debe ser parte de tal congregación local. Si estás solo, debe ser 

porque no has caído en la tierra y no estás muerto para ti mismo.  

 

El temor del Señor 

 
La congregación es descrita en el Nuevo Testamento como una casa que 

Dios está construyendo; y Proverbios 24:3 afirma que una casa puede ser 

construida solamente con sabiduría. 

 



46 

 

Un discípulo no se vuelve sabio con sólo estudiar las Escrituras. Eso sólo 

aumenta su conocimiento. Es el temor del Señor el principio de la sabiduría 

(Proverbios 9:10). El temor del Señor es el ABC de la vida cristiana. 

Santiago 3:17 afirma que "la sabiduría que es de lo alto es primeramente 

pura". Por lo tanto, todos los que quieren construir el Cuerpo de Cristo deben 

aprender primero el temor del Señor. Deben poder decir a los demás: “Venid 

y os enseñaré el temor del Señor” (Salmo 34:11). 

 

Podemos enfatizar la exactitud doctrinal, las experiencias emocionales, la 

alabanza y la adoración, la evangelización y lo que sea. Pero si el 

fundamento del temor del Señor está ausente debajo de todo, todo lo que 

hemos construido se derrumbará un día. 

 

La congregación no puede construirse con programas, 

actividades, dinero, estrategias humanas o con ningún 

principio del mundo de los negocios. La obra cristiana que se 

realiza con tales principios puede parecer impresionante a los 

ojos humanos. Pero cuando Dios la pruebe con fuego, se verá 

que es solo madera, heno y paja (1 Corintios 3:11-15). 

 

La característica distintiva de la casa de Dios es el juicio propio (1 Pedro 

4:17); es un juicio propio tal como es el resultado de vivir ante el rostro de 

Dios. Isaías, Job y Juan reconocieron su propia nulidad y sus pecados 

cuando vieron a Dios (véase Isaías 6:5; Job 42:5, 6; Apocalipsis 1:17). 

 

Cuando Adán y Eva violaron la santidad de Dios, fueron expulsados del 

Edén. Dios colocó inmediatamente querubines con una espada encendida 

delante del árbol de la vida para protegerlo. Este árbol de la vida representa 

la vida eterna (la naturaleza divina) que Jesús vino a darnos. La espada 

simboliza la cruz que tiene que matar nuestra vida propia, antes de que 

podamos participar de la naturaleza divina. Es cierto que la espada cayó 

primero sobre Jesús, pero también fuimos crucificados con Él (Gálatas 2:20). 

Y "los que son de Cristo Jesús han crucificado la carne con sus pasiones y 

deseos" (Gálatas 5:24). 

 

Al igual que los querubines, los ancianos de una congregación deben blandir 

esta espada y proclamar que el único camino a la vida divina es a través de 

la muerte a la carne. El camino de regreso a la comunión con Dios es a 

través de esa espada. A causa del hecho que esta espada no está 

empuñada, resulta que la mayoría de las congregaciones hoy en día están 



47 

 

llenas de personas quienes se comprometieron alguna vez, pero luego han 

dejado de ser una parte real del cuerpo de Cristo. 

 

En Números 25:1, leemos acerca de un tiempo en el que los israelitas 

comenzaron a “prostituirse con las hijas de Moab”. Uno de los israelitas, 

incluso, llevó a una mujer moabita a su tienda (versículo 6). Pero un 

sacerdote salvó a Israel de ser destruida como nación ese mismo día: Finees 

(Números 25:7-8). Él era un sacerdote tan celoso por el honor de Dios, que 

tomó inmediatamente una lanza, entró en la tienda y mató tanto al hombre 

como a la mujer. Entonces Dios detuvo la plaga (versículo 9). Pero en este 

momento ya habían muerto 24.000 personas. La plaga se estaba 

extendiendo tan rápidamente que, si no hubiera sido por aquel “querubín que 

“empuñaba una espada” en ese día, la plaga habría matado a todo el 

campamento de Israel. 

 

¿Ves lo valioso que es tener “un querubín con una espada” en cada 

congregación? 

 

La plaga se está extendiendo rápidamente en la cristiandad actual, 

porque no hay suficientes Finees que sepan usar la espada. 

Demasiados ancianos y predicadores son complacientes con los 

hombres y constantemente nos instan a "amar a los madianitas". El 

diablo nos dará cientos de argumentos sobre por qué no deberíamos 

usar la espada en la congregación. Incluso citará las Escrituras para 

apoyar sus argumentos, tal como durante la tentación, le citó las 

Escrituras a Jesús. 

 

¿Qué tenía Finees que ganar personalmente con el uso de la espada? Nada. 

Por otro lado, tenía mucho que perder, especialmente una reputación de ser 

amable y gentil. También habría sido objeto de muchas calumnias y enojo 

por parte de los parientes y amigos del hombre que mató. Pero fue la gloria y 

el honor del Nombre de Dios lo que motivó a Finees. Y Dios puso Su sello de 

aprobación en el ministerio de Finees, al decir: "Él estaba celoso con Mi celo" 

(Números 25:11). En el análisis final, el sello de aprobación de Dios es lo 

único que importa. El Señor continuó diciendo acerca de Finees: “He aquí 

que yo le daré mi pacto de paz, por cuanto tuvo celo por su Dios” (Números 

25:12, 13). En un capítulo anterior, vimos cómo el Señor también había dado 

a los levitas Su pacto de paz porque usaron la espada (Malaquías 2:4, 5). 

 

No hay paz en muchas congregaciones hoy en día porque han buscado 

la paz de una manera humana, sin usar la espada de Dios. El resultado 



48 

 

es conflicto y contienda. La paz de Cristo se compra con una espada 

(que mata la vida del Yo), tanto en el hogar como en la congregación. 

 

Aquellos que están en el liderazgo de una congregación deben arder 

con una pasión celosa por el honor del Nombre de Dios, si han de 

preservar la congregación en pureza. Deben olvidarse de ganarse una 

reputación de ser amables y gentiles, y preocuparse solo por la gloria 

del Nombre de Dios. 

 

Fue esta pasión por el honor del Nombre de Dios lo que llevó a Jesús a 

expulsar del templo a los cambistas y a los vendedores de palomas. El 

celo por la casa de Dios lo consumía (Juan 2:17). Esto es una parte 

importante de lo que significa ser como Cristo. Pero, ¿a quién le 

interesa ser como Cristo si eso lo va a hacer impopular e 

incomprendido? 

 

En Oseas 6:1, se nos dice que Dios primero nos corta para abrirnos y luego 

nos venda para sanarnos. Es este equilibrio lo que necesitamos en cada 

congregación: abrir para quitar los cánceres y luego vendar para traer 

sanidad. Un ministerio así podría ser llevado a cabo por dos hermanos 

trabajando juntos en armonía, uno haciendo la apertura y el otro colocando la 

venda, o también por una persona sola. El Espíritu Santo llamó a Pablo y 

Bernabé a ser un equipo (Hechos 13:2), donde Pablo hizo la mayor parte de 

los cortes y Bernabé hizo la mayor parte de los vendajes. 

 

Isaías profetizó acerca de Jesús que Sus palabras serían como una 

espada afilada (Isaías 49:2) y que traerían consuelo a los cansados 

(Isaías 50:4). Si el Señor habla en la congregación hoy, será una vez 

más con palabras agudas y reconfortantes. 

 

Aquellos que oyeron las palabras de Jesús en su época o se arrepintieron y 

se hicieron sus discípulos, o se ofendieron y lo dejaron. Jesús le habló 

palabras agudas a Pedro (Mateo 16:23), pero Pedro no se ofendió y no se 

fue (Juan 6:68). Judas Iscariote, por otro lado, se ofendió incluso por un 

pequeño comentario que Jesús le hizo (ver Juan 12:4-8 con Mateo 26:14). 

La palabra del Señor nos prueba incluso hoy para ver si nos ofenderemos o 

no. Una congregación donde la Palabra de Dios no se proclama de esta 

manera no puede cumplir los propósitos de Dios. 

 

Compañerismo y unidad 
 



49 

 

El amor es la marca principal de los discípulos de Jesús. Por lo tanto, el 

compañerismo entre los discípulos de Jesús es vital. 

 

En Mateo 18:18-20, leemos acerca del poder que resulta de tal 

compañerismo entre los discípulos de Jesús. Una paráfrasis de esos 

versículos podría ser algo así: 

 

El Señor Jesús dijo: 

 

“Si dos o tres discípulos Míos se encuentran en un mismo lugar y no hay 

desunión entre ellos, sino una unidad como la sinfonía ("sumphoneo" (griego) 

= estar de acuerdo) producida por varios instrumentos musicales que tocan 

juntos en armonía, entonces Yo estaré presente en medio de ellos. Y luego, 

si piden algo a Mi Padre, se lo concederá. Tendrán autoridad para atar las 

obras de Satanás en cualquier lugar de la tierra; y cualesquiera sean las 

actividades de Satanás que aten aquí en la tierra, serán atadas en su origen 

en "los lugares celestiales" (desde donde operan estos poderes espirituales). 

Tales creyentes también tendrán el poder de liberar (desatar) a las personas 

que están atadas por Satanás en la tierra". 

 

[Mateo 18:18-20: De cierto os digo: Todo lo que atéis en la tierra, será 

atado en el cielo; y todo lo que desatéis en la tierra, será desatado en el 

cielo. Ootra vez os digo: Que, si dos de vosotros se pusieren de 

acuerdo en la tierra acerca de cualquier cosa que pidieren, les será 

hecho por mi Padre que está en el cielo.  Porque donde están dos o tres 

congregados en mi nombre, allí estoy yo en medio de ellos.] 

 

El diablo conoce el asombroso poder que hay en la unidad y el 

compañerismo entre los discípulos de Jesús, pero muchos creyentes 

no lo saben. Y por eso el objetivo principal de Satanás siempre ha sido 

generar desunión entre los creyentes para hacerlos impotentes contra 

él. 

 

¡Qué poder habría en un hogar, si el esposo y la esposa fueran uno en 

espíritu! ¡Satanás nunca podría vencer a un hogar así! 

 

¡Qué poder habría en una congregación si solo dos de sus ancianos 

fueran uno en espíritu! ¡Satanás nunca podría vencer a tal 

congregación! 

 



50 

 

Satanás triunfa sobre la mayoría de las congregaciones y hogares 

cristianos, porque en ellos no se encuentra tal unanimidad y 

compañerismo. 

 

Cualquier creyente que tenga fe para esto, puede echar afuera demonios en 

el Nombre de Jesús, sin ayuda de nadie, tal como dijo Jesús en Marcos 

16:17. De hecho, leemos en Mateo 7:22-23 que incluso algunos incrédulos 

(o cristianos falsos) echaron afuera demonios en el Nombre de Jesús. 

 

Pero atar las actividades de Satanás para librar a las personas de los 

problemas que Satanás les ha creado, es mucho más difícil. Un creyente no 

puede hacerlo solo. Eso requiere una representación del Cuerpo de Cristo, ¡y 

la cantidad mínima de discípulos que puede representar el Cuerpo de Cristo 

son dos! Sólo la autoridad ejercida por tal "cuerpo" puede mantener a raya 

los poderes de las tinieblas. 

 

Debe haber al menos dos personas en el centro de cada congregación que 

estén totalmente unidas entre sí. Satanás siempre apuntará a ese núcleo 

buscando dividirlo. Si tiene éxito, entonces esa congregación se volverá 

impotente contra él. Pero si ese núcleo se mantiene unido, Satanás no 

tendrá poder contra esa congregación. Esto se aplica también a un hogar. 

 

En cada congregación habrá personas maduras, así como nuevos 

conversos, así como hay bebés y adolescentes en una familia. Los bebés 

pueden pelear entre sí, calumniar, quejarse y chismear, porque no han 

entendido el camino de la paz. Tales bebés se encontrarán en toda 

congregación en crecimiento, pero nunca pueden obstaculizar la obra de 

Dios. Un núcleo de ancianos unidos en el centro de una congregación puede 

hacer de ella una congregación vencedora. Los bebés pueden constituir la 

gran mayoría de cada congregación, pero Dios siempre está buscando 

edificar el núcleo, tanto espiritual como numéricamente. Es este núcleo el 

que pelea las batallas contra Satanás y preserva a una congregación en vida 

y victoria. 

 

El compañerismo en una congregación es más importante que la 

evangelización. En la parábola de la oveja perdida, Jesús dijo que las 99 

ovejas en el rebaño eran "noventa y nueve personas justas que no necesitan 

arrepentimiento" (Lucas 15:7). ¿Quiénes son los que “no necesitan 

arrepentimiento”? Obviamente, aquellos que se juzgan a sí mismos 

constantemente. Tales personas no necesitan ningún arrepentimiento, 



51 

 

porque están constantemente arrepintiéndose de sus pecados. Tales 

discípulos no tienen ningún problema en hacerse uno con los demás. 

 

Sin embargo, si las 99 ovejas de este redil estuvieran constantemente 

peleando entre sí y destrozándose unas a otras, entonces el pastor no habría 

traído a esa oveja perdida allí, porque esa oveja estaría mucho más segura 

en las montañas que dentro de un redil como ese donde podría ser 

asesinada. 

 

Nuestras congregaciones deben estar compuestas por “gente justa que no 

necesita ningún arrepentimiento” (Mat 9:12-13). Sólo entonces nuestras 

congregaciones serán lugares de sanación y paz a los que las ovejas 

perdidas puedan ser llevadas con seguridad. El Señor conduce a sus ovejas 

a pastos verdes y junto a aguas tranquilas. La congregación que Jesús 

construye es un lugar de paz. Las ovejas perdidas deben ser llevadas sólo a 

una congregación así. La mayoría de las congregaciones no son así, porque 

sus miembros son conversos y no discípulos. 

 

Una vez conocí a un budista converso que me dijo que cuando se unió a una 

congregación cristiana, se horrorizó al ver los conflictos que se desarrollaban 

en ella y que a veces se preguntaba si el budismo no sería mejor. Luego 

encontró una congregación donde reinaban la verdadera camaradería y el 

amor. Entonces se sintió reconfortado. 
 

Parcialidad 

 

Otro mal que vemos en muchas congregaciones es la parcialidad (Santiago 

2:1). Santiago nos advierte en ese capítulo del peligro de dar asientos 

especiales a los ricos en las reuniones. Quienes así lo hacen cometen un 

pecado al complacer a la gente (Santiago 2:9). Esto también puede 

aplicarse a las distinciones de idioma y de casta. 

 

En muchas congregaciones, los creyentes de un grupo lingüístico a menudo 

no pueden llevarse bien con los de otro. Los de una comunidad no pueden 

tener comunión con los de otra y los de diferentes castas tienden a tener 

comunión sólo entre ellos. Pero si fueran discípulos de Jesús, el hombre 

culto y el bárbaro tendrían comunión sin ningún problema. 

 

2 Corintios 5:16 dice que bajo el nuevo pacto no reconocemos a las 

personas según lo que son en la carne. No nos fijamos en el color de la piel, 

la comunidad o la casta, porque todos son nuevas criaturas en Cristo 



52 

 

(versículo 17). En las nuevas criaturas no hay distinciones de idioma, 

comunidad o casta. Si no guiamos a los creyentes hacia esa vida, nunca 

podremos construir la verdadera congregación de Jesucristo. 

 

Sin embargo, es necesario hacer una advertencia: un discípulo de Jesús no 

está llamado a casarse con alguien de otra casta simplemente para 

demostrar que no cree en las distinciones de castas. Algunos lo han hecho y 

han terminado en matrimonios incompatibles. El matrimonio requiere un gran 

ajuste mutuo, por lo que las áreas de diferencia entre los dos cónyuges 

deben ser lo mínimo posibles. Ser discípulo de Jesús no significa que, al 

considerar el matrimonio, uno no tendrá que tomar en cuenta la edad, la 

educación, los antecedentes familiares, el estatus económico o la casta, la 

raza, etc. Es posible que sea necesario tener en cuenta todos estos factores 

antes de poder llegar a una decisión madura. 

 

Considera también una situación en la que, como anciano, podrías ser 

culpable de parcialidad. Si, mientras predicabas, tu espíritu te impulsó a decir 

algo fuerte, y de repente te diste cuenta de que tus palabras herirían a 

algunos de los que te estaban escuchando. Entonces, como no querías 

ofenderlos, no dijiste lo que el Espíritu te impulsó a decir. No usaste la 

espada como Dios quería, porque quisiste agradar a los hombres. Esto es 

favoritismo y puede hacer que pierdas la unción de Dios en tu ministerio. 

 

Los dones del Espíritu Santo 
 

Consideremos ahora el asunto de los dones espirituales. Estos también son 

esenciales para edificar el Cuerpo de Cristo. 

 

Hay tres listas de dones espirituales que se encuentran en el Nuevo 

Testamento (1 Corintios 12:8-10, Romanos 12:6-8 y Efesios 4:11). 

 

En 1 Corintios 12:12-26, el ejercicio de los dones espirituales se 

compara con el funcionamiento de los miembros de nuestro cuerpo 

físico. Un hombre puede tener vida y, sin embargo, ser ciego, sordo, 

mudo y paralítico. Muchas congregaciones son así. Sus miembros 

nacen de nuevo. Pero no tienen dones del Espíritu Santo con los cuales 

servir al Señor, y por eso no tienen poder. 

 

Los dones del Espíritu son los que permiten al Cuerpo de Cristo ver, oír, 

hablar y caminar. La devoción es la vida del Cuerpo de Cristo. Pero, ¿qué 

puede hacer el Cuerpo de Cristo por los demás sin los dones del Espíritu? 



53 

 

¿Cómo habría sido el mismo Jesús si no hubiera tenido los dones del 

Espíritu? Aun así, habría vencido al pecado y vivido una vida santa. Pero sin 

la unción del Espíritu, no habría podido predicar como lo hizo, sanar a los 

enfermos, expulsar demonios ni hacer ningún milagro. 

 

La unción de Jesús con el Espíritu Santo a la edad de 30 años no lo hizo 

más santo que antes. Su año 31 no fue más santo que su año 29. Pero con 

la unción del Espíritu, recibió poder para servir a los demás. Si Jesús 

simplemente hubiera ido por ahí mostrando a la gente su vida santa, no 

habría podido cumplir los propósitos de su Padre. Tampoco puede la 

congregación de hoy cumplir los propósitos de Dios simplemente 

manifestando una vida santa a los demás. Jesús tenía tanto la santidad 

como los dones. Su Cuerpo hoy debe tener ambos también. 

 

La tragedia en la cristiandad actual es que algunos grupos enfatizan la 

santidad de vida mientras que otros enfatizan los dones del Espíritu. Pero 

estas no son opciones de “o esto o aquello”. La Biblia dice: “Que tus vestidos 

sean blancos todo el tiempo (vivir una vida santa en todo momento) y que no 

falte el aceite sobre tu cabeza (vivir bajo la unción constantemente)” 

(Eclesiastés 9:8). Necesitamos ambos. 

 

Los dones del Espíritu no hacen a nadie espiritual. Los cristianos corintios 

tenían todos los dones del Espíritu (1 Corintios 1:7). Ejercían “la palabra de 

sabiduría” (uno de los dones del Espíritu) en sus reuniones. A pesar de eso, 

no había ni un solo hombre sabio (espiritual) entre ellos (1 Corintios 6:5). 

Una palabra de sabiduría puede venir a través de una persona carnal, pero la 

sabiduría misma se encuentra solo en una persona espiritual. Uno puede 

recibir una palabra de sabiduría de Dios en un momento, pero la sabiduría 

misma puede venir solo después de muchos años de tomar la cruz. 

 

No podemos elegir nuestro don espiritual nosotros mismos, porque es Dios 

quien determina qué don nos hará más aptos para nuestro ministerio en el 

Cuerpo de Cristo. Pero se nos dice que busquemos fervientemente aquellos 

dones que edificarán el Cuerpo, y especialmente el don de profecía (1 

Corintios 14:1, 12). 

 

Cuando Jesús enseñó a sus discípulos a pedir al Padre el Espíritu Santo 

(Lucas 11:13), ilustró la manera de pedir con la parábola de un hombre que 

fue a la casa de su vecino a pedir comida. Hay dos puntos importantes que 

se deben notar en esta parábola: 

 



54 

 

1. El hombre no estaba pidiendo comida para sí mismo sino para otra 

persona. 

2. Siguió pidiendo hasta que recibió lo que necesitaba. 

 

¿Qué aprendemos de esta parábola? 

 

En primer lugar, que no debemos buscar los dones del Espíritu para 

nuestro propio beneficio, sino para el beneficio de los demás. Si tan 

solo aquellos que han buscado el bautismo y los dones del Espíritu 

hubieran mantenido este principio ante sí, se habrían vuelto mucho más 

espirituales. Y habría habido mucho menos ejercicio de dones falsos en 

la cristiandad de hoy. Desafortunadamente, a la mayoría de las 

personas se les enseña a buscar el poder del Espíritu Santo solo para 

obtener una experiencia para sí mismos, y no para ser una bendición 

para los demás. 

 

Hay muchas personas a nuestro alrededor que tienen necesidades que Dios 

quiere satisfacer, y Él quiere satisfacer sus necesidades a través de 

nosotros. Por eso permite que se crucen en nuestro camino. Quiere que lo 

busquemos para recibir los dones del Espíritu que se necesitan para liberar a 

estas personas y bendecirlas. 

 

En cierta ocasión, un hombre se acercó a los discípulos de Jesús con su hijo 

endemoniado, pero los discípulos no pudieron ayudarlo. Entonces, el hombre 

fue a Jesús y le dijo: "Fui a tus discípulos en busca de ayuda, pero no 

pudieron ayudarme". ¿Son estas las palabras que nuestros vecinos y amigos 

hoy le dirían al Señor acerca de nosotros? 

 

Si buscamos la bendición del Señor solo para nosotros mismos, 

permaneceremos secos. Dios riega solo a quienes riegan (ayudan) a otros 

(Proverbios 11:25). Quizás algún hermano cercano a ti necesite una palabra 

de sabiduría para resolver su problema. Otro puede necesitar una palabra de 

aliento para su situación deprimente. Y tal vez otro necesite liberación de 

alguna esclavitud. Debemos buscar a Dios para recibir los dones necesarios 

para ayudar a esas personas. 

 

Todo don del Espíritu se nos da para que podamos bendecir y edificar a 

otros. Lucas 4:18, 19 nos habla del resultado de la unción de Jesús con el 

Espíritu Santo. Por medio de ella, fue capacitado para predicar buenas 

nuevas a los pobres, liberar a los cautivos, dar vista a los ciegos, traer 

libertad a los oprimidos y proclamar el año favorable del Señor. Observamos 



55 

 

que todo lo que se menciona aquí es para el beneficio de los demás. Los 

dones del Espíritu no trajeron ningún beneficio al Señor mismo en Su vida. 

 

Cuando queremos buscar los dones del Espíritu de la manera correcta, 

debemos tener primero una sincera preocupación por los demás y ser 

conscientes de nuestra propia incapacidad para ayudarlos. 

 

La segunda cosa que aprendemos de esta parábola es que debemos 

seguir pidiendo a Dios el poder del Espíritu Santo hasta que lo 

recibamos. Dios nos prueba para ver si realmente estamos ansiosos 

por recibir Su poder y si realmente valoramos Sus dones. También 

espera ver si nos sentimos realmente impotentes e incapaces de 

servirle, sin Su poder. Muchos dejan de orar demasiado pronto porque 

tienen confianza en sí mismos, y por eso no pasan las pruebas. 

 

Las reuniones de la congregación local 
 

Entre los dones del Espíritu mencionados en 1 Corintios 12, encontramos 

que sólo los dones de la palabra se ejercen en las reuniones de la 

congregación local: enseñanza, profecía, lenguas e interpretación (véase 1 

Corintios 14:26 y siguientes). No leemos allí que se debe practicar lo dones 

del Espíritu Santo en las reuniones de la congregación. Más bien hay un 

lugar en el ministerio evangelístico, incluso hoy, para, por ejemplo, el 

ejercicio del don de sanidad o para la expulsión de demonios; como una 

confirmación del mensaje del evangelio (Marcos 16:15-18). Y aquellos que 

son llamados a ser evangelistas (especialmente en áreas no alcanzadas) 

deben esperar que Dios les dé estas habilidades. Pero estas no tienen que 

tener lugar en las reuniones de cada congregación local. [Santiago 5:14-16 

explica cómo se debe proceder con problemas en el cuerpo de Cristo] 

 

En la reunión de la congregación, el don principal que se debe ejercer es el 

don de profecía. La profecía del Antiguo Testamento predijo el futuro, pero la 

profecía del Nuevo Testamento se refiere a proclamar la Palabra de Dios de 

tal manera que “edifique (construya), exhorte (desafíe) y consuele (aliente)” a 

la congregación (ver 1 Corintios 14:3). Toda congregación debe tener 

hermanos que puedan ejercer este don. Una congregación no necesita 

apóstoles, maestros y evangelistas localmente (estos ministerios pueden ser 

itinerantes), pero sí necesita profetas y pastores, si ha de crecer hasta la 

madurez. 

 



56 

 

Los profetas de la antigüedad hablaron de “la carga del Señor” que llevaban 

en sus corazones. Aarón llevaba 12 piedras (que representaban a las 12 

tribus de Israel) en un pectoral sobre su corazón. Esta era una imagen de 

cómo hoy, quienes  prediquen la Palabra de Dios (profetizan) deben llevar al 

pueblo de Dios en sus corazones, tal como una madre lleva a un bebé en su 

vientre (ver Filipenses 1:7). 

 

Los que tienen el don de la palabra profética deben ser los primeros en 

hablar en las reuniones de la congregación, dando a conocer una palabra de 

Dios que sea apropiada a la necesidad de esa congregación en ese 

momento. Deben hablar como portavoces de Dios (1 Pedro 4:11). Hay una 

gran diferencia entre un sermón religioso y una palabra profética. Un 

sermón surge de la cabeza de un hombre como resultado del trabajo 

intelectual y puede impresionar a sus oyentes. Una profecía, en cambio, 

es una palabra de Dios que surge del corazón de un hombre. No busca 

impresionar a los oyentes, sino exponer los secretos de sus corazones 

y estimularlos a la acción. 

 

Los que responden a una palabra profética de este tipo se corregirán a sí 

mismos. Sin embargo, los que se sienten irritados por ella se enfadarán con 

el profeta. Los profetas nunca son populares, sino odiados, incomprendidos y 

perseguidos. Cuando Jesús profetizó en la sinagoga de Nazaret, la gente lo 

detuvo en medio de su sermón, lo arrastraron afuera y trataron de matarlo. 

 

La Biblia dice que debemos exhortarnos unos a otros diariamente, para que 

no nos endurezcamos por el engaño del pecado (Hebreos 3:13). Por lo 

tanto, el objetivo de toda profecía (exhortación) en la congregación debe ser 

salvar a las personas de ser engañadas por sus pecados (toda 

desobedienca). La profecía expone los pecados secretos en sus corazones y 

entonces pueden caer sobre sus rostros ante Dios y arrepentirse (1 

Corintios 14:25). 

 

Si nos juzgamos a nosotros mismos y “nos ocupamos en nuestra salvación 

con temor y temblor” (según Filipenses 2:12), el Señor nos dará luz y nos 

salvará primero del engaño de nuestro propio pecado. Entonces podremos 

predicar esa misma palabra a otros y salvarlos también. Debemos 

predicarles a los demás sólo aquello que nos haya convencido primero 

a nosotros. 

 

Sin embargo, aquí es necesaria una advertencia importante. A quienes 

escuchan la palabra profética se les ordena juzgar (discernir o examinar) lo 



57 

 

que oyen (1 Corintios 14:29). Deben juzgar primero si lo que oyeron estaba 

realmente de acuerdo con la Palabra de Dios y, en segundo lugar, si era una 

palabra de Dios para sus propias vidas. Esto se debe a que cada mensaje 

predicado, cada profecía dada y cada lengua interpretada, también lleva 

consigo algo de los pensamientos propios del orador. Por eso se nos ordena 

“examinarlo todo y retener lo bueno” (1 Tesalonicenses 5:21). 

 

Si la unción dentro de nosotros no da testimonio de cierta parte de una 

"profecía" que escuchamos, entonces debemos rechazarla. Esa es la única 

manera de protegernos de ser engañados (1 Juan 2:28). Muchos creyentes 

han sufrido daños incalculables en sus vidas, porque se tragaron 

ciegamente cada "profecía" [predicación] que escucharon como si fuera 

de Dios mismo y actuaron según lo que oyeron. 

 

Permítanme también agregar una palabra de advertencia sobre el imitar a 

otros predicadores a quienes estás admirando. Si tal imitación es 

inconsciente, no es grave. Pero si es consciente, entonces serás un 

perdedor, porque tal imitación impedirá que el ministerio único que el Señor 

te ha dado se manifieste a través de ti. 

 

Aunque todo el Nuevo Testamento está inspirado por el Espíritu Santo, aún 

vemos que Pablo, Pedro y Juan no usaron el mismo lenguaje para expresar 

la verdad. Cada uno de ellos escribió las Escrituras con las palabras que les 

vinieron naturalmente. Pablo nunca escribió acerca de "nacer de nuevo", 

pero escribió mucho acerca de "ser crucificado con Cristo" y acerca de 

"despojarse del viejo hombre". Cuando Pedro escribió su carta más tarde, 

podría haber imitado las frases de Pablo, pero no lo hizo. Utilizó las frases 

que le salían naturalmente y escribió sobre “sufrir en la carne”. Juan también 

fue único en el lenguaje que utilizó cuando escribió muchos años después. 

No utilizó el lenguaje de Pablo ni el de Pedro, sino que escribió sobre “nacer 

de Dios”, una expresión que era única para él. 

 

Esto muestra claramente que Dios no espera que usemos las mismas 

palabras que usan otros. Él no anula nuestras características personales 

cuando ministramos Su Palabra, ni nos hace como secretarias que 

simplemente escriben lo que su jefe les dicta. Dios preserva nuestra 

individualidad, incluso cuando estamos llenos y ungidos con el Espíritu 

Santo. 

 

En Apocalipsis 21:19-20, vemos la congregación (iglesia) representada 

como un edificio construido con piedras preciosas de muchos colores. La luz 



58 

 

que brilla a través de cada una de estas piedras es la misma: la vida de 

Jesús. Pero los colores que aparecen a través de ellos son variados: rojo, 

azul, verde, etc. Cada uno de nosotros está llamado a expresar la vida de 

Jesús, pero a través de nuestras propias personalidades únicas e 

individuales. 

 

Si intentas imitar mi ministerio o la manera en que predico o escribo, 

terminarás frustrado. Debes hablar de tu propia vida, lo que te sale 

naturalmente, a tu manera única, y entonces serás una bendición para el 

Cuerpo de Cristo. Dios quiere solo un "Zac Poonen" en Su Iglesia. Él no 

quiere otro. Él quiere que seas tú mismo. 

 

En las reuniones de la congregación, todos aquellos que tienen una palabra 

del Señor pueden profetizar [o compartir], bajo la autoridad de los ancianos 

(supervisores). Eso incluye tanto a hombres como a mujeres, porque Dios 

claramente dice que Él derrama el espíritu de profecía tanto sobre hombres 

como sobre mujeres (Hechos 2:17-18). Si una mujer se cubre la cabeza, 

Dios le permite orar y profetizar en las reuniones de la congregación (1 

Corintios 11:5). 

 

Muchos no se preocupan por profetizar [compartir] en la congregación debido 

a su pereza espiritual o su timidez. Timoteo era un hombre tan tímido que 

Pablo tuvo que instarlo a que avivara el don que Dios le había dado (1 

Timoteo 4:14; 2 Timoteo 1:6, 7). Debemos atar los espíritus de timidez e 

incredulidad cuando asistimos a las reuniones de la congregación. 

 

Sin embargo, esta libertad en las reuniones de la congregación puede ser 

aprovechada por personas carnales que aman escuchar su propia voz y que 

se ponen de pie y aburren a todos. Tales personas deben ser silenciadas por 

los ancianos (supervisores), porque todo lo que se hace en la congregación 

debe hacerse "decentemente y con orden" (1 Corintios 14:40). Sin embargo, 

es lamentable que, en la mayoría de las congregaciones de hoy, los 

ancianos sean tímidos o busquen el honor de ser conocidos como hermanos 

"amables", y por eso no silencien a un orador carnal quien al extenderse 

cansa a los oyentes. 

 

Tengamos presente entonces que la parte más importante de una reunión de 

la congregación no es el tiempo de “alabanza y adoración” – aunque eso es 

esencial – sino el tiempo cuando se proclama la palabra profética de Dios. 

 

Liderazgo Espiritual 



59 

 

 

Veamos ahora el tema del liderazgo en la congregación de Dios. 

 

Dios designa ancianos en cada congregación para que la guíen en Su 

camino (Tito 1:5). Un anciano no es principalmente un predicador sino un 

líder. Un “líder” es alguien que va delante de los demás. Está 

constantemente avanzando. Él dice: “Síganme como yo sigo a Cristo”. 

 

Sin embargo, muchos predicadores dicen: “No me sigan a mí. Simplemente 

miren a Cristo y síganlo”. Eso suena humilde. Pero ninguno de los primeros 

apóstoles había escrito eso. Ellos claramente invitaron a los creyentes a 

seguirlos, tal como ellos seguían a Cristo (1 Corintios 11:1; Filipenses 

3:17). No dijeron esto porque fueran perfectos, sino porque estaban 

avanzando en la dirección correcta. El papel de anciano es un asunto 

relativo. Una ilustración lo aclarará: cuando los padres se van de casa por un 

tiempo, pueden pedirle a su hijo mayor que sea el "anciano" en su hogar y 

que tome todas las decisiones durante su ausencia, incluso si solo tiene 10 

años. Ciertamente no es maduro, ¡pero es más maduro que el niño de 7 

años y el de 4! Una vez que sus padres regresan, ya no es el anciano. 

 

Así es como funciona el papel de anciano en una congregación también. Un 

hermano joven puede ser anciano en una congregación, si resulta ser el 

hermano más maduro. A medida que los demás en la congregación crecen, 

él también crece junto con ellos. Pero si deja de crecer espiritualmente, 

entonces algún día alguien más se convertirá en el hermano mayor en esa 

congregación. Por lo tanto, el papel de anciano no es un título ni un cargo en 

la casa de Dios, sino significa ser lo suficientemente maduro para dirigir a 

otros. 

 

Tales líderes son aquellos a quienes debemos respetar, obedecer y seguir su 

ejemplo (Hebreos 13:17). En la parábola del hombre que alquiló su campo a 

unos labradores, notamos que el dueño no vino personalmente a cobrar el 

alquiler, sino que envió a sus siervos (Mateo 21:34). De la misma manera, el 

Señor designa a Sus autoridades delegadas en la congregación para que lo 

representen. Jesús dijo a Sus apóstoles que cuando la gente los recibía, en 

realidad estaban recibiendo al Señor mismo (Mateo 10:40). No me refiero 

ahora a la gran mayoría de líderes, predicadores y pastores de la cristiandad 

actual, sino solo a aquellos a quienes tú mismo puedes reconocer como 

siervos genuinos de Dios. 

 



60 

 

En la congregación de Dios,  

la autoridad no se impone desde arriba,  

sino que se acepta desde abajo. 

 

Eso significa que debes someterte solo a aquellos ancianos a quienes 

respetas. Si no puedes reconocer a un anciano como un hombre piadoso, no 

tienes por qué someterte a él. Sin embargo, en tal caso lo mejor es que 

abandones esa congregación y busques otra donde puedas encontrar un 

anciano piadoso. Lamentablemente, no hay muchos ancianos piadosos en el 

mundo hoy en día. Pero donde encuentres uno, debes honrarlo y apreciarlo 

(1 Timoteo 5:17; 1 Tesalonicenses 5:12). 

 

Una vez que reconoces a alguien como tu anciano, debes respetarlo y 

someterte a él. El propósito de la sumisión en la congregación es el mismo 

que en un hogar: los niños están protegidos de innumerables peligros al 

someterse a sus padres. Un anciano piadoso velará por tu alma, como un 

pastor vela por sus ovejas. 

 

Un verdadero anciano debe conocer el estado espiritual de cada una de sus 

ovejas (Proverbios 27:23). Si un anciano lleva a su rebaño en su corazón, 

Dios le dará discernimiento, sobrenaturalmente si es necesario, acerca de la 

condición de cada una de sus ovejas. Los mensajes que un anciano así 

presente en las reuniones de la congregación serán la palabra que sus 

ovejas necesitan, aunque él no esté consciente de su necesidad. 

 

Este es entonces el requisito primordial en todos los líderes: deben llevar a 

su rebaño en sus corazones. También hay muchos hermanos que, aunque 

no sean ancianos, sin embargo, tienen cuidado y preocupación por sus 

hermanos creyentes. Tales hermanos son verdaderos pastores ante los ojos 

de Dios; y las ovejas tienen confianza en ellos y acuden a ellos en busca de 

ayuda. 

 

La congregación, el dinero y los obreros cristianos 
 

Una congregación de discípulos debe tener un testimonio claro en materia de 

dinero. No debemos tener ningún deseo de obtener dinero, ni ningún favor, ni 

ninguna otra cosa de nadie que venga a nuestras reuniones. Y ellos deben 

saberlo claramente. Deben ver claramente que solo estamos interesados en 

bendecirlos, gratuitamente. 

 



61 

 

En nuestras propias congregaciones, nunca tomamos una ofrenda durante 

las reuniones. Hay varias razones para esto. En primer lugar, creemos que 

toda ofrenda a Dios debe ser gozosa y voluntaria. Esto es difícil de hacer si 

una ofrenda se toma públicamente. En segundo lugar, toda ofrenda a Dios 

debe hacerse en secreto. No es posible dar en secreto, cuando la gente te 

está observando. (Puede que los demás no sepan cuánto estás dando, pero 

sí sabrán que estás dando). En tercer lugar, puede que haya incrédulos 

presentes en las reuniones que no tengan el privilegio de dar su dinero a 

Dios. Tienen que entregarse a Dios primero, antes de poder darle su dinero 

(2 Corintios 8:4, 5; 3 Juan 7). También deben saber que el evangelio que 

escuchan en la congregación es gratis. No tienen que pagar nada para 

escucharlo. Así que no los avergoncemos tomando una ofrenda. 

 

Al mismo tiempo, para dar a los creyentes la oportunidad de dar dinero para 

la obra de Dios, como expresión de su gratitud, colocamos una caja en el 

salón de reuniones, donde los que quieran dar con alegría y en secreto 

pueden hacerlo. 

 

La mayoría de los obreros cristianos se sostienen con las ofrendas y las 

donaciones de otros creyentes. No hay nada de malo en esto, porque el 

Señor ha ordenado que “los que predican el evangelio pueden vivir del 

evangelio” (1 Corintios 9:14). Parece que Pedro y la mayoría de los demás 

apóstoles se mantenían de esta manera: por otros creyentes (1 Corintios 

9:5-7). 

 

Pero vemos un ejemplo diferente en Pablo, quien se mantenía a sí mismo y 

servía al Señor (ver 1 Corintios 9:15-18; 2 Corintios 12:14; 2 

Tesalonicenses 3:7-9; Hechos 20:33-35). En las circunstancias actuales en 

la India, hay una gran necesidad de muchos [hermanos] que estén 

dispuestos a servir al Señor como Pablo. 

 

Esta es la razón por la que, en nuestras congregaciones casi todos los 

ancianos, nos mantenemos a nosotros mismos como lo hizo Pablo, y 

servimos a las congregaciones. Este método tiene la ventaja adicional, en 

países pobres como la India de filtrar a aquellos que buscan unirse a una 

congregación, como obreros, para obtener ganancias financieras. 

 

Permítanme ahora dar algunas pautas para aquellos discípulos del Señor 

que están considerando el servicio cristiano de tiempo completo. 

 



62 

 

1. Sólo si reciben un llamado claro de Dios deben salir a servir a tiempo 

completo.  

 

2. Jesús llamó sólo a aquellos que estaban comprometidos fielmente en un 

trabajo secular, para ser Sus apóstoles. Esta parece ser la regla general en 

las Escrituras, aunque Dios puede hacer excepciones. Parece haber varias 

razones por las que Dios elige a quienes trabajan en profesiones seculares: 

 

2.1. Dios prueba a un hombre en su trabajo secular primero, para ver si es 

trabajador y fiel en el manejo del dinero. Los que Jesús llamó eran fieles y 

trabajadores como pescadores y contables, etc. 

 

2.2. La voluntad de sacrificarse también se pone a prueba de esta manera, 

porque quien abandona su trabajo secular para servir al Señor a tiempo 

completo tiene que pagar un precio, a diferencia de quien no tenía trabajo al 

que renunciar. Mediante esta prueba, una persona también puede saber si 

su "llamado" proviene genuinamente de Dios o no. Es fácil para aquellos, 

que no tienen nada para renunciar, imaginar que son "llamados por Dios". 

Muchos están haciendo trabajo cristiano en la India hoy sólo porque no 

consiguieron ningún otro trabajo. Por lo tanto, es una profesión para ellos y 

no un llamado. 

 

2.3. Sólo aquellos que han trabajado en una profesión secular tendrán la 

experiencia necesaria para enseñar verdades prácticas a otros cristianos que 

están luchando por ser fieles en sus trabajos seculares. 

 

3. Cuando Dios llama a alguien a servirle a tiempo completo, ya lo habrá 

equipado con algún don del Espíritu Santo para la tarea a la que lo está 

llamando. Así que, si Dios realmente te está llamando, Él ya habrá dado 

testimonio de tus labores (con fruto que perdura), incluso mientras estás en 

un empleo secular. 

 

4. Finalmente, debes considerar dejar tu trabajo secular sólo cuando la 

presión de la obra del Señor se haya vuelto tan grande que no haya 

suficiente tiempo para que puedas hacerla junto con tu trabajo secular. No 

debes volverte como los muchos "siervos de tiempo completo" que en 

realidad no trabajan a tiempo completo en absoluto, sino que se sientan sin 

hacer nada la mayor parte del tiempo y luego visitan algunas casas algunas 

noches y tienen un par de reuniones a la semana. ¡La mayoría de ellos 

hicieron más por el Señor cuando tenían un trabajo secular! El diablo 

encuentra que esos siervos ociosos de tiempo completo son un campo fértil 



63 

 

para su labor. Y caen en todo tipo de pecados - chismes, adulterio, etc. – 

esto pasa solamente porque no tenían suficiente trabajo con el que estar 

ocupados todos los días. 

 

Hoy, Dios está buscando discípulos y congregaciones que 

demuestren los principios de Su reino al mundo que nos rodea. 

¡Respondamos a su llamado con todo el corazón! 
 

El que tenga oídos para oír, que oiga. 
 

Traducción y Redacción: VM-Ar, 5.4.2025 

El título del artículo original: Practical Discipleship (Discipulado Práctico) 

 

------------------------------------------------------------ 

-- El verdadero o el falso evangelio -- 
Zac Poonen 

Normalmente, se divide a los cristianos en dos grupos según las siguientes 

categorías: 

 

1. "Católicos" y "Protestantes" – según el credo de los padres y desde su 

nacimiento. 

 

2. “Episcopales” (conformistas) y “Episcopales libres" (no conformistas) 

– según el modelo de iglesia. [episcopal – dirigido por obispos] 

 

3. "Cristianos renacidos" y "cristianos de nombre" – según una "experiencia" 

[de conversión o sin ella]. 

 

4. "Evangélicos" y "Liberales" – según la doctrina. 

 

5. "Carismáticos o pentecostales" y "No-carismáticos" – según si hablan 

o no en lenguas. 

 

6. Cristianos “sacerdote y pastores" y cristianos "laicos" 

 

[Se podrían hacer más clasificaciones de este tipo, pero ninguna de estas 

categorías aborda la raíz del problema para cuya solución Jesucristo vino.] 

 



64 

 

Muchos cristianos saben que "Cristo murió por nuestros pecados" (1 

Corintios 15:3), pero otros muchos no saben que la Biblia enseña que Cristo 

también murió "para que ya no vivamos para nosotros mismos, sino para 

Él" (2 Corintios 5:15). 

 

Una forma más bíblica de clasificar a los cristianos sería la siguiente:  

 

"Aquellos que viven para sí mismos" y "aquellos que viven para 

Cristo";  

 

o "aquellos que buscan lo suyo" y "aquellos que buscan las cosas de 

Cristo";  

o "aquellos que buscan primero las cosas terrenales" y "aquellos que 

buscan primero el reino de Dios";  

 

o "aquellos que aman el dinero" y "aquellos que aman a Dios" (Jesús 

dijo que es imposible amar a ambos - Lucas 16:13). 

 

Pero nunca he oído a nadie usar tales categorías. Estas se refieren a la vida 

interna de un cristiano y a su caminar personal con Dios, mientras que las 

categorías antes mencionadas se ocupan de los aspectos externos de su 

vida. El cielo, sin embargo, clasifica a los cristianos según las últimas 

categorías. Y si es así, ¡ésta forma de clasificar es la única que importa! 

Nadie más puede clasificarnos - nosotros mismos debemos hacerlo, 

porque nadie excepto nosotros conocemos nuestros motivos y anhelos 

más profundos. Incluso nuestro cónyuge tal vez no sepa para qué 

vivimos realmente. 

 

Nuestro Señor no vino principalmente para darnos una doctrina o un 

modelo de iglesia, ni para hacer que hablemos en lenguas o para que 

tengamos una experiencia especial. 

 

Él vino "para salvarnos del pecado". Vino para poner el hacha en la raíz 

del árbol. Y la raíz del pecado es: ser centrados en nosotros mismos, buscar 

lo nuestro, hacer nuestra propia voluntad. Si no permitimos que el Señor 

corte radicalmente esta "raíz" y la arranque, seríamos solamente cristianos 

superficiales. Satanás, sin embargo, puede engañarnos de tal manera que 

nos creamos mejores cristianos que otros debido a nuestra doctrina, 

experiencia o modelo de iglesia. 

 



65 

 

A Satanás no le importa nuestra doctrina, experiencia o modelo de iglesias 

“correctos”, mientras que sigamos "viviendo para nosotros mismos", lo cual, 

por cierto, es solo otra forma de "vivir en pecado". 

 

La cristiandad de hoy lamentablemente está llena de cristianos que buscan lo 

suyo y viven para sí mismos, y aun así están convencidos de que Dios los ve 

como los mejores cristianos, meramente distintos por sus diferencias 

doctrinales, por su modelo de iglesia o por sus "experiencias" especiales. 

Esto demuestra lo grande que ha sido el trabajo de Satanás en la 

cristiandad. 

 

En Juan 6:38, nuestro Señor dice que Él vino del cielo a la tierra, para negar 

su propia voluntad humana (que adquirió cuando vino a la tierra como 

hombre); y para hacer la voluntad de su Padre como hombre. En esto Él fue 

para nosotros un gran ejemplo. 

 

Durante toda su vida en la tierra, en sus 33 años y medio, Jesús negó su 

propia voluntad y cumplió la voluntad de su Padre. Y Él dijo claramente a sus 

discípulos que todo aquel que quiera ser su discípulo debe caminar por el 

mismo camino. Él vino a tocar la raíz del pecado en nuestra vida, es decir 

"hacer nuestra propia voluntad", y para salvarnos de ello. 

 

En el área de la ciencia, el hombre cometió el error durante milenios de creer 

que la tierra era el centro del universo. Así parecía para el ojo humano, 

porque el sol, la luna y las estrellas parecen girar alrededor de la tierra en 24 

horas. Fue necesario el valor de un Copérnico, que hace apenas 500 años 

cuestionó esta idea generalizada, luego demostró que era completamente 

errónea, y que la tierra no es el centro del sistema solar, mucho menos del 

universo. Copernico mostró que la tierra fue creada para estar alineada con 

el sol. Mientras el hombre tuviera el centro equivocado, sus cálculos y 

conclusiones eran erróneos, porque su centro era falso. Pero después de 

que el hombre descubrió el centro correcto, luego sus cálculos y 

conclusiones también fueron correctos. 

 

Lo mismo ocurre con nosotros si permanecemos "centrados en nosotros 

mismos" en lugar de "centrados en Dios". Luego nuestro entendimiento de la 

Biblia y de la voluntad perfecta de Dios (nuestros cálculos y conclusiones) 

serán incorrectos. Pero nos imaginamos que tenemos razón, ¡tal como lo 

hicieron los hombres durante 5,000 años! En realidad, estamos 

completamente equivocados. 

 



66 

 

Lo mismo vemos hoy entre muchos "buenos cristianos". Tienen tantas 

interpretaciones diferentes de la misma Biblia, y cada uno está convencido 

de que solo su interpretación es correcta y todos los demás están errados. 

Dicen de los demás que están "engañados". ¿Por qué pasa esto? Es porque 

tienen un centro equivocado. 

 

El ser humano fue creado para estar centrado en Dios, no en sí mismo. Si los 

cristianos tienen un centro falso, su "evangelio" también será falso. En 

esencia, hoy se predican solo dos evangelios: uno en el que el hombre está 

en el centro y otro en el que Dios está en el centro. 

 

El evangelio centrado en el hombre promete al ser humano que Dios le dará 

todo lo necesario para hacer la vida en la tierra cómoda y, al final de su vida, 

les espera un lugar en el cielo. Se le dice al hombre que Jesús le perdonará 

todos sus pecados y sanará todas sus enfermedades, que lo bendecirá y le 

dará éxito material, que resolverá todos sus problemas terrenales, etc. 

 

En un tal ser humano, su ego sigue siendo el centro de su vida, y Dios gira 

alrededor de él, como su siervo, que escucha cada oración y le da todo lo 

que quiere. Todo lo que tiene que hacer es "creer" y "reclamar [o declarar] en 

el nombre de Jesús cada bendición material". 

 

Este es un falso evangelio, porque no se enseña correctamente sobre el 

arrepentimiento. El arrepentimiento es lo primero que predicaron Juan 

el Bautista, Jesús, Pablo, Pedro y todos los apóstoles. Y hoy, 

lamentablemente, no se predica correctamente sobre el 

arrepentimiento, ni siquiera al final. El evangelio centrado en Dios, por 

el otro lado hace un llamado al arrepentimiento. 

 

Arrepentimiento significa: 

 

Volverse del ego como centro de la vida significa, dejar de hacer la propia 

voluntad, abandonar los caminos elegidos por uno mismo, dejar de amar el 

dinero, el mundo y las cosas del mundo (la lujuria de la carne, la lujuria de los 

ojos y la vanagloria de la vida), y en consecuencia, volverse hacia Dios, 

amarlo con todo el corazón, hacerlo a Él el centro de su vida y, desde allí en 

adelante, hacer Su voluntad. 

 

Solo cuando un ser humano se arrepiente y se vuelve a Dios, y pone su fe en 

el sacrificio de Cristo en la cruz, Él puede perdonar sus pecados. Solo 

entonces puede recibir el poder del Espíritu Santo, que le capacitará para 



67 

 

negarse a sí misma cada día y vivir una vida centrada en Dios. Ese es el 

evangelio que predicaron Jesús y los apóstoles. 

 

El falso evangelio hace que la puerta angosta sea ancha y el camino angosto 

sea amplio (y fácil de transitar, porque no se tiene que negar uno a sí mismo 

ni dejar de vivir para uno mismo y para su propio beneficio). Millones asisten 

a reuniones donde se predica este falso evangelio. Y muchos entran por esa 

puerta ancha y caminan por ese camino ancho, creyendo que lleva a la vida. 

Pero en realidad, los conduce a la perdición. Los predicadores de este 

evangelio se jactan y cuentan historias de grandes multitudes que levantaron 

la mano y "tomaron la decisión por Cristo". Pero todo esto es un engaño. 

Aunque algunos se convierten sinceramente en tales reuniones, muchos de 

estos "convertidos" terminan siendo "doblemente hijos del infierno" (Mateo 

23:15), engañados sobre su verdadero estado. 

 

El verdadero evangelio, en cambio, hace que la puerta sea estrecha y el 

camino angosto, no más estrecho ni más angosto de lo que Jesús mismo lo 

hizo, tal como algunos "súper espirituales" sectarios lo hacen, sino tal como 

lo hizo Jesús. Solo unos pocos hallan este camino hacia la vida. Y los 

predicadores de este evangelio falso no pueden presentar estadísticas ni 

informes impresionantes. Pero aquel evangelio verdadero conduce a las 

personas al Señor Jesús y al cielo. "Porque nada hay oculto, que no haya de 

ser manifestado; ni escondido, que no haya de ser conocido, y de salir a luz.  

Luc. 8:18  Mirad, pues, cómo oís; porque a todo el que tiene, le será dado; y 

a todo el que no tiene, aun lo que parece tener le será quitado" (Lucas 8:17-

18). 

 

El que tiene oídos para oír, oiga. 
 

Traducción y Redacción: VM-Ar, 5.4.2025 

 

Artículo original: The True Gospel and the False (El Verdadero Evangelio y el 

Falso) 

Otros artículos y videos de Zac Poonen y otros autores, se pueden descargar 

de forma gratuita en el sitio web  

 

 

Christian Fellowship Church (CFC) 
 

La iglesia Christian Fellowship Church (Iglesia de Compañerismo Cristiano) 

comenzó en agosto de 1975 en Bangalore, India. En ese entonces, algunas 



68 

 

familias se encontraron por primera vez y decidieron, primero, ser discípulos 

del Señor Jesucristo y, luego, obedecer la misión del Señor según Mateo 

28:18-20, haciendo discípulos a otros. Su énfasis está en el nuevo 

nacimiento, la santidad interior, el amor mutuo, la pureza moral, la integridad 

financiera y compartir la verdad de Dios con los demás. En todo esto el 

fundamento de cada aspecto de su vida se encuentra únicamente en la 

Palabra de Dios. 

 

CFC no está organizada ni vinculada a ninguna otra iglesia o grupo. En 

cuanto a nuestra fe, somos evangélicos y recibimos con alegría a todos los 

que son parte del cuerpo global de Cristo. 

El sitio en inglés: www.cfcindia.com. 

 

La traducción y la edición de este librito están patrocinadas por la Misión La 

Voz de los Mártires – Argentina.  

 

Si deseas obtener más información, así como una gran cantidad de artículos, 

libros, estudios bíblicos en audio y predicaciones en video, todos los cuales 

se pueden descargar de manera gratuita.  

 

En los canales de YouTube: 

 

Los mensajes en video de Zac Poonen en español 

https://www.youtube.com/@zacpoonenespa%C3%B1ol 

 

 

La Traducción y edición del presente Libro está patrocinado 

por la Voz de los Mártires - Argentina 

 

Para  visitar nuestro sitio web:  

 https://lavozdelosmartires.com.ar/site/index.php 

 

Aquí nuestro canal de Youtube: 

https://www.youtube.com/@MisionLaVozDeLosMartires-Argen 

 

 

Para más información, preguntas y consultas puedes escribirnos a:  

 

info@lavozdelosmartires.com.ar 

 

y al Whatsapp: +49 177 5063672 

http://www.cfcindia.com/
https://www.youtube.com/@zacpoonenespa%C3%B1ol
https://lavozdelosmartires.com.ar/site/index.php
https://www.youtube.com/@MisionLaVozDeLosMartires-Argen
mailto:info@lavozdelosmartires.com.ar

